Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Between Edification and Entertainment: Rethinking the Role of Protestant Psalmody in Christian Worship
Zwischen Erbauung und Unterhaltung: Die Rolle der protestantischen Psalmodie im christlichen Gottesdienst neu
Uberdenken

Introduction/Einleitung

It is a great pleasure and honour to give a lecture at the ECPCM. My lecture lasts an hour; I hope you will continue
to think over themes and issues that we’re going to discuss, beyond this conference. At the beginning of the lecture
I raise two questions:

1. What is the role of music within the liturgical context of Protestant churches?

2. What is the significance of Protestant church music in relation to Christian worship?

Music played a crucial role in the formation and development of what we call Protestantism. On the eve of the
Reformation, liturgical music was often a target of criticism within the Catholic Church. The common criticism
concerns the following issues:

a. Unintelligibility of text in liturgico-musical performances (‘barbarism,” esp. incorrect accentuation in
chanting/singing)

b. Improvisational music (mere aural titillation, devoid of intellectual content and devotion)

c. Excessive use of musical instruments, including the organ, during the Mass

d. Endless singing (particularly in repetition) at the expense of pious sermons

e. Omission or reduction of the most crucial part of the liturgy (the Creed and the Lord’s Prayer)

In short, anti-intellectual and theatrical aspects of existing liturgical music was problematic then. Erasmus, for
instance, lamented that “People flock to churches as to theatre, to delight their ears.”! This phenomenon is not that
different from our current church life.

Es ist mir eine grolRe Freude und Ehre, einen Vortrag beim ECPCM zu halten. Mein Vortrag dauert eine Stunde; ich
hoffe, Sie werden auch lber diese Konferenz hinaus tber die Themen und Fragen, die wir diskutieren werden,
nachdenken. Zu Beginn des Vortrags stelle ich zwei Fragen:

1. Welche Rolle spielt Musik im liturgischen Kontext protestantischer Kirchen?
2. Welche Bedeutung hat protestantische Kirchenmusik im christlichen Gottesdienst?

Musik spielte eine entscheidende Rolle bei der Entstehung und Entwicklung dessen, was wir Protestantismus
nennen. Am Vorabend der Reformation war liturgische Musik innerhalb der katholischen Kirche haufig
Gegenstand von Kritik. Die haufigste Kritik betrifft folgende Punkte:

a. Unverstandlichkeit des Textes bei liturgisch-musikalischen Darbietungen (ein Zeichen von ,Barbarei”,
insbesondere falsche Betonung beim Gesang)

b. Improvisationsmusik (bloRe akustische Erregung ohne intellektuellen Inhalt und Andacht)

c. UbermaRiger Einsatz von Musikinstrumenten, einschlieRlich der Orgel, wihrend der Messe

d. Endloses Singen (insbesondere in Wiederholungen) auf Kosten frommer Predigten

e. Weglassen oder Kiirzung des wichtigsten Teils der Liturgie (Glaubensbekenntnis und Vaterunser)

Kurz gesagt, die antiintellektuellen und theatralischen Aspekte der bestehenden liturgischen Musik waren damals
problematisch. Erasmus beispielsweise beklagte: ,, Die Menschen stromen in die Kirchen wie ins Theater, um ihre
Ohren zu erfreuen.” Dieses Phanomen unterscheidet sich nicht wesentlich von unserem heutigen kirchlichen
Leben.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page 1



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Christianity did not always welcome music, which was often seen as a double-edged sword, i.e. an art which can
affect human soul in either way: for good or ill. In essence, Christian musical polemics from the ancient to the early
modern is more ethical than liturgical. Their emphasis is on edification, not on entertainment. First of all, let me
explain briefly two key terms:

1) Entertainment: “the amusement of someone” from 1610s; “public performance or display meant to amuse” from
1727; an event, performance or activity designed to give pleasure to an audience; amusement or diversion provided,
especially, by performers?

2) Edification: derived from Latin aedificare (to build, construct); Later, aedificare means “improve or instruct
morally, intellectually and spiritually,” and aedificatio means spiritual-moral-intellectual improvement.® This
religious use of aedificatio is a translation of the Greek word oikodoun (oikodome), in I Corinthians 14 (“the act of
building”; metaphorically, the act of one who promotes another’s growth in Christian wisdom and spirituality).*

Paul mentions the word edificatio nine times in reference to the Corinthian church. In the 1% century the city of
Corinth was prosperous; it was also notorious for its immorality. Paul’s letters to the Corinthians make up his
largest body of work directed to a single congregation. His teaching on Christian singing in the letters to the
Corinthians is one of the most important biblical texts concerning church music. Here, Paul addresses Christian
singing, in terms of prayer and edification (*Protestantism is part of “Pauline Christianity” and Paul’s teachings on
church matters lie at the centre of Protestant theology as a whole).

The Reformation — Catholic and Protestant alike — highlighted the edification of the Church through music, against
the theatrical performance of liturgical music. (*the Catholic Church banned the vernacular Bible and
congregational singing, but the Roman curia permitted informal prayer gatherings, organised for religious
edification outside the Church. Their programs included biblical readings and performance of musical dramas
based on biblical stories, written in new musical styles like ‘dialogue’ and ‘monody.”)

Das Christentum begriite Musik nicht immer, da sie oft als zweischneidiges Schwert angesehen wurde, d. h. als
eine Kunst, die die menschliche Seele auf beide Arten beeinflussen kann: zum Guten oder zum Schlechten. Im
Wesentlichen ist die christliche Musikpolemik von der Antike bis zur friihen Neuzeit eher ethischer als liturgischer
Natur. Ihr Schwerpunkt liegt auf Erbauung, nicht auf Unterhaltung. Lassen Sie mich zunachst kurz zwei
Schlisselbegriffe erlautern:

1) Unterhaltung: ,die Unterhaltung einer Person” aus den 1610er Jahren; , 6ffentliche Auffihrung oder
Schaustellung zur Unterhaltung” aus dem Jahr 1727; eine Veranstaltung, Auffihrung oder Aktivitat, die einem
Publikum Freude bereiten soll; Unterhaltung oder Zerstreuung, die insbesondere von Interpreten geboten wird.
2) Erbauung: abgeleitet vom lateinischen aedificare (bauen, konstruieren); Spater bedeutet aedificare ,moralisch,
intellektuell und spirituell verbessern oder unterweisen” und aedificatio bedeutet spirituell-moralisch-
intellektuelle Verbesserung. Diese religiése Verwendung von aedificatio ist eine Ubersetzung des griechischen
Wortes oikoSoun (oikodome) in 1. Korinther 14 (,,der Akt des Bauens”; metaphorisch die Handlung von
jemandem, der das Wachstum eines anderen in christlicher Weisheit und Spiritualitat fordert).

Paulus erwdhnt das Wort edificatio neunmal in Bezug auf die korinthische Gemeinde. Im 1. Jahrhundert war die
Stadt Korinth wohlhabend, aber auch beriichtigt fiir ihre Unmoral. Die Briefe des Paulus an die Korinther stellen
sein umfangreichstes Werk dar, das sich an eine einzelne Gemeinde richtet. Seine Lehre lber den christlichen
Gesang in den Briefen an die Korinther ist einer der wichtigsten biblischen Texte zur Kirchenmusik. Hier behandelt
Paulus den christlichen Gesang im Hinblick auf Gebet und Erbauung. (*Der Protestantismus ist Teil des
»paulinischen Christentums”, und Paulus’ Lehren zu kirchlichen Angelegenheiten bilden den Kern der gesamten
protestantischen Theologie.)

Die Reformation — katholische wie protestantische gleichermallen — betonte die Erbauung der Kirche durch Musik
im Gegensatz zur theatralischen Auffiihrung liturgischer Musik. (*Die katholische Kirche verbot die Bibel in der
Landessprache und den Gemeindegesang, doch die romische Kurie erlaubte informelle Gebetsversammlungen,
die zur religiosen Erbauung auBerhalb der Kirche organisiert wurden. Zu ihren Programmen gehorten
Bibellesungen und die Auffiihrung von Musikdramen auf der Grundlage biblischer Geschichten, die in neuen
Musikstilen wie ,,Dialog” und ,Monodie” geschrieben waren.)

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Pagez



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

As the doctrinal disputes of the Reformation became more intense in the late 16th and early 17th centuries, the
Protestant reformers often regarded music as one of the adiaphora, “indifferent things” (the plural of the Greek
word adidpopov (adiaphoron)), a term which concerns matters or practices that are neither mandated nor
forbidden, in morals or religion.

The reformers used this term, which originated in Stoicism, esp. for referring to things neither mandated nor
forbidden in the Bible, and it was interchangeably used with the term Mitel Dingen (“middle things”). While music
was seen as a gift of God, the tendency to see it as one of the adiaphora became popular, particularly among the
Reformed.

But regarding music as one of the adiaphora was by no means an expression of indifference to music. Even the
most vehement criticism of contemporary music was not a rejection of music itself, nor a musical anhedonia, i.e. a
neurological condition unable to appreciate the pleasure of music.’ The criticism was against the ‘abuse’ of music.

Unlike the Calvinists who took an adiaphoristic position over music, orthodox Lutherans affirmed music as
essentially good rather than neutral. Consequently, church music was affirmed in all its forms in their churches,
including operatic music, for the sake of Christian outreach. Unlike the orthodox Lutherans in the 17 and 18"
centuries, the Calvinists did not allow operatic music in their worship; the Genevan psalmody was the sole teacher
for edifying the congregation. In practice, however, organ music entertained the Reformed congregations, esp. in
the Netherlands.

Protestant church music as a whole has contributed to Christian outreach to a degree, while it often turns churches
into theaters /concert halls. This phenomenon seems natural, given that music is one of the most universal human
experiences to evoke pleasure.

Als die Lehrstreitigkeiten der Reformation im spaten 16. und frithen 17. Jahrhundert heftiger wurden,
betrachteten die protestantischen Reformatoren Musik oft als eine der Adiaphora, ,gleichgiiltige Dinge“ (der
Plural des griechischen Wortes adiadopov (adiaphoron)), ein Begriff, der sich auf Angelegenheiten oder Praktiken
bezieht, die in Moral oder Religion weder vorgeschrieben noch verboten sind.

Die Reformatoren verwendeten diesen Begriff, der aus dem Stoizismus stammt, insbesondere fiir Dinge, die in der
Bibel weder vorgeschrieben noch verboten sind, und er wurde synonym mit dem Begriff ,,Mitel Dingen”
verwendet. Wahrend Musik als Geschenk Gottes angesehen wurde, wurde die Tendenz, sie als eine der Adiaphora
zu betrachten, insbesondere unter den Reformierten popular.

Doch die Betrachtung von Musik als eine der Adiaphora war keineswegs ein Ausdruck von Gleichglltigkeit
gegenliber Musik. Selbst die heftigste Kritik an der zeitgendssischen Musik war weder eine Ablehnung der Musik
selbst noch eine musikalische Anhedonie, also eine neurologische Erkrankung, die die Freude an der Musik nicht
mehr wertschatzen lasst. Die Kritik richtete sich gegen den ,,Missbrauch” der Musik.

Im Gegensatz zu den Calvinisten, die eine adiaphoristische Haltung gegeniiber der Musik einnahmen,
betrachteten orthodoxe Lutheraner Musik als grundsatzlich gut und nicht als neutral. Folglich wurde in ihren
Kirchen die Kirchenmusik in allen ihren Formen, einschliefSlich der Opernmusik, im Interesse der christlichen
Missionierung bekraftigt. Anders als die orthodoxen Lutheraner des 17. und 18. Jahrhunderts erlaubten die
Calvinisten keine Opernmusik in ihrem Gottesdienst; die Genfer Psalmodie war die einzige Lehrmethode zur
Erbauung der Gemeinde. In der Praxis unterhielt jedoch Orgelmusik die reformierten Gemeinden, insbesondere in
den Niederlanden.

Die protestantische Kirchenmusik insgesamt hat in gewissem Malf3e zur christlichen Missionierung beigetragen,
verwandelt Kirchen jedoch oft in Theater/Konzertsile. Dieses Phdnomen erscheint natrlich, da Musik zu den
universellsten menschlichen Erfahrungen gehort, die Freude hervorrufen.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page3



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

As Plato admits, music arouses pleasure — an innocent pleasure that is the characteristic of all music (Laws 802); he
is concerned about the desire for pleasure devoid of virtue, stressing that music is not intended to give pleasure
alone; ultimately, it is granted for the sake of ‘harmony’ — to correct discord in the human soul (7imaeus 47). In
this view, he criticises the ‘mere musician’ who is prone to exhibitionism. Aristotle shares this Platonic view, if he
is more tolerant about music in general, emphasising the pedagogical effects of music on educating the young who
reject anything not “sweetened by pleasure”, since music has a natural sweetness” (Politics 1340). The ancient
Greek philosophers agreed unanimously about the power of music on the human soul, emotion, character and even
behaviour, under the belief that “the ear” is “the spiritual sense organ.” (Aristotle, De sensu 437a)

This classical musical view, on which I can’t elaborate due to time restraint, underlies the Christian theology of
music, from the patristic to the early Protestant. It’s an intellectual genealogy that one must be aware of, when
studying Christian musical traditions. For instance, the early Reformed theologians’ hostility to musical
instruments is based upon patristic writings about music rather than a biblical origin.’

Bearing this larger picture of Christian musical practices in mind, let’s consider the musical phenomena of
Protestant churches, focussing on psalm-singing. Our geographical scope is Europe; but the musical phenomena in
question are international. My lecture consists of 4 parts:

Prayer, Priesthood and Psalmody

Text and Context in Christian Psalm Singing: Change, Continuity and Permanence
Psalmen Anders: Beyond the Polarisation of Protestant Worship and Music
Psalm-singing for Peace-making (Ecumenism)

b S

Wie Platon zugibt, erregt Musik Freude — eine unschuldige Freude, die das Merkmal aller Musik ist (Gesetze 802).
Er ist besorgt iber das Verlangen nach Vergniigen ohne Tugend und betont, dass Musik nicht nur dazu bestimmt
ist, Freude zu bereiten; letztlich dient sie der ,,Harmonie” — um Disharmonie in der menschlichen Seele zu
korrigieren (Timaios 47). In dieser Ansicht kritisiert er den ,,bloRen Musiker”, der zum Exhibitionismus neigt.
Aristoteles teilt diese platonische Ansicht, ist jedoch gegeniiber Musik im Allgemeinen toleranter und betont die
padagogische Wirkung der Musik auf die Erziehung junger Menschen, die alles ablehnen, was nicht ,,durch Freude
geslRt” ist, da Musik eine natirliche SiiRe besitzt (Politik 1340). Die antiken griechischen Philosophen waren sich
einig Gber die Wirkung der Musik auf die menschliche Seele, Emotionen, den Charakter und sogar das Verhalten,
da sie glaubten, dass ,,das Ohr“ ,das geistige Sinnesorgan“ sei. (Aristoteles, De sensu 437a)

Diese klassische musikalische Sichtweise, auf die ich aus Zeitgriinden nicht ndher eingehen kann, liegt der
christlichen Musiktheologie von der Kirchenvaterlehre bis zur friihen protestantischen Zeit zugrunde. Es handelt
sich um eine intellektuelle Genealogie, deren man sich bei der Beschaftigung mit christlichen Musiktraditionen
bewusst sein muss. So beruht beispielsweise die Feindseligkeit der friihen reformierten Theologen gegeniiber
Musikinstrumenten eher auf kirchenvaterlichen Schriften Gber Musik als auf einem biblischen Ursprung.

Vor dem Hintergrund dieses gréReren Bildes christlicher Musikpraxis betrachten wir die musikalischen
Phanomene protestantischer Kirchen und konzentrieren uns dabei auf den Psalmengesang. Unser geographischer
Rahmen ist Europa; die musikalischen Phanomene, um die es geht, sind jedoch international. Mein Vortrag
besteht aus vier Teilen:

1. Gebet, Priestertum und Psalmodie

2. Text und Kontext im christlichen Psalmengesang: Wandel, Kontinuitat und Bestandigkeit
3. Psalmen Anders: Jenseits der Polarisierung protestantischer Gottesdienste und Musik

4. Psalmengesang fiir die Friedensstiftung (Okumene)

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page4



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

1. Prayer, Priesthood and Psalmody /1. Gebet, Priestertum und Psalmodie

Psalm-singing is the backbone of Judeo-Christian music.® The Psalms are chanted as prayers in the synagogues to
this day; originally, psalmody was music of the religious elite (priests and Levites sang the Psalms in the Jewish
temple). After the destruction of the second temple in 70 CE, the Sadducees (priests) who worked for the temple
were gone. This was the end of temple Judaism and the beginning of rabbinic Judaism, founded by the Pharisees
and common people. (*anyone gifted with learning can be a rabbi; not hereditary, unlike the priesthood.) After the
destruction of the temple, the Jews started to offer words/songs to God, esp. the Psalms, instead of animals, for
their public worship/prayer. (*both ancient rabbis and Church Fathers were influenced heavily by Neoplatonism
that rejected bloody, carnal sacrifice and promoted ‘spiritual sacrifice.”)

Psalmody was the music of worship/prayer in the first Christian communities which were, ethnically,
predominantly Jewish. The early Christians (both men and women) sang the Psalms.’ As the churches spread
beyond the land of Judea, non-scriptural hymns were used by gentile Christian churches. The Council of Laodicea
(363—64) banned such hymns, yet they enjoyed a revival and had been used by the Catholic Church until the
Council of the Trent (1543—63).

After Christianity became the state religion of the Roman Empire, psalmody became music of religious
professionals (monastic; clerical) in Christendom. The Reformation brought psalm-singing back to the laity, which
is the greatest musical achievement of Protestantism. For the Protestant reformers, church music meant
congregational psalm-singing first of all. A theological justification for this congregational psalm-singing is the
priesthood of all believers, which is a foundational concept of Protestantism.!® But advocating the priesthood of all
believers does not preclude order, authority or discipline within congregations or denominational organisations.
Lutheranism maintains the doctrine of “the preaching office” or the “office of the holy ministry,” as stated in the
Augsburg Confession.!!

Der Psalmengesang ist das Riickgrat der jldisch-christlichen Musik. Die Psalmen werden bis heute in den
Synagogen als Gebete gesungen; urspriinglich war die Psalmodie Musik der religiosen Elite (Priester und Leviten
sangen die Psalmen im jlidischen Tempel). Nach der Zerstorung des Zweiten Tempels im Jahr 70 n. Chr.
verschwanden die Sadduzder (Priester), die fiir den Tempel arbeiteten. Dies markierte das Ende des
Tempeljudentums und den Beginn des rabbinischen Judentums, das von den Pharisdern und dem einfachen Volk
gegrindet wurde (*jeder mit Gelehrsamkeit begabte Rabbiner kann werden; der Titel ist nicht erblich, anders als
beim Priestertum). Nach der Zerstérung des Tempels begannen die Juden, Gott in ihrer 6ffentlichen
Anbetung/ihrem Gebet anstelle von Tieren Worte/Lieder, insbesondere die Psalmen, darzubringen (*sowohl die
alten Rabbiner als auch die Kirchenvater waren stark vom Neuplatonismus beeinflusst, der blutige, fleischliche
Opfer ablehnte und , geistige Opfer” forderte).

Psalmodie war die Musik des Gottesdienstes/Gebets in den ersten christlichen Gemeinden, die ethnisch
Uberwiegend jldisch waren. Die friihen Christen (Manner wie Frauen) sangen die Psalmen. Als sich die Kirchen
Uber Judaa hinaus ausbreiteten, wurden in den nichtjlidischen Kirchen nichtbiblische Hymnen verwendet. Das
Konzil von Laodizea (363—64) verbot solche Hymnen, doch erlebten sie eine Renaissance und wurden von der
katholischen Kirche bis zum Konzil von Trient (1543—-63) verwendet.

Nachdem das Christentum Staatsreligion des Romischen Reiches geworden war, wurde die Psalmodie zur Musik
religioser Berufsgruppen (Kloster, Kleriker) in der Christenheit. Die Reformation brachte den Psalmengesang
zurick zu den Laien, was die grofSte musikalische Errungenschaft des Protestantismus darstellt. Fiir die
protestantischen Reformatoren bedeutete Kirchenmusik in erster Linie gemeinschaftliches Psalmensingen. Eine
theologische Rechtfertigung fiir dieses gemeinschaftliche Psalmensingen ist das Priestertum aller Glaubigen, ein
grundlegendes Konzept des Protestantismus. Das Bekenntnis zum Priestertum aller Glaubigen schlieRt jedoch
Ordnung, Autoritat oder Disziplin innerhalb von Gemeinden oder konfessionellen Organisationen nicht aus. Der
Lutheranismus halt an der Lehre vom ,,Predigtamt” bzw. ,,Amt des heiligen Dienstes” fest, wie es im Augsburger
Bekenntnis heifdt.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page5



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

The early Protestants showed great interest in the original Hebrew texts of the Psalms, which they translated into
their vernacular languages. This didn’t happen within a year. One of the greatest Christian Hebraists in history, J.
Reuchlin translated the seven Penitential Psalms from Hebrew into Latin (1512).!* Luther used Reuchlin’s edition
of the Psalms.!"® In 1515 Felix Pratensis, a former rabbi who joined the Augustinian Order in Venice, published a
translation of the entire Hebrew Psalter into Latin, with papal approval.'* In 1518 J. Potken, a papal secretary,
edited and printed the Psalms in four languages (Hebrew, Greek, Ethiopian and Latin).!> All this came out in the
early 16th century when Renaissance humanism began to flourish as an educational and intellectual movement in
Europe. The Bible in the original languages, classics, and patristics became the main sources of learning for the
humanists, many of whom turned into Protestant reformers, including Zwingli and Calvin.

Regarding who can sing and how to sing the Psalms, the reformers wished to revive early Christian practice; but the
Bible doesn’t much say about Christian singing, apart from I Cor. 14.!° The best guidance for learning the ancient
practice of Christian worship and music was the patristic writings and their interpreters (i.e. key biblical humanists
like Reuchlin and Erasmus). According to Erasmus, in the emerging Christianity, the whole congregation sang
in the manner of ‘modulated recitation’ (modulata recitatio).'’ The emphasis on the participation of the whole
congregation in singing (una voce dicentes) is the core of the patristic theology of music. *The Church Fathers
interpreted singing (cantare) as contemplation, i.e. “an intensive intellectual and spiritual exercise, associated with
the moral state of human beings.”'® This contemplative singing involved the study of scriptures/texts. Singing as
contemplation meant prayer as such.

Reuchlin, a pioneer of Hebrew philology, was also a key contributor to the revival of the Greek tradition (esp.
Pythagoras and Athanasius, Archbishop of Alexandria (c. 296 —373))."” Reuchlin translated a letter of Athanasius,
to a certain Marcellinus on the interpretation of the Psalms. He kept the complete Greek text of the letter in his own
library and translated the whole letter into Latin. His translation of the letter was published in 1515.2° It was
translated into German by Georg Spalatin, who was a secretary and chaplain at the electoral court of Saxony.”!
Known as Athanasius’s Epistola ad Marcellinum in interpretationem psalmorum, this letter is one of the most
significant documents advocating Christian psalmody.?? In the letter, Athanasius highlights that “the beautifully-
modulated reading/recitation of the Psalms” itself is “a sign of the harmonious and tranquil state of the soul.”*
Athanasius’s instruction about psalmody inspired profoundly the reformers who played a key role in shaping
Protestant psalmody.**

Die friihen Protestanten zeigten grofRes Interesse an den hebradischen Originaltexten der Psalmen und Ubersetzten
diese in ihre Volkssprachen. Dies geschah jedoch nicht innerhalb eines Jahres. Einer der gréBten christlichen
Hebraisten der Geschichte, Johann Reuchlin, tibersetzte die sieben BuBpsalmen aus dem Hebraischen ins
Lateinische (1512). Luther verwendete Reuchlins Psalmenausgabe. 1515 veroffentlichte Felix Pratensis, ein
ehemaliger Rabbiner, der dem Augustinerorden in Venedig beigetreten war, mit papstlicher Genehmigung eine
Ubersetzung des gesamten hebriischen Psalters ins Lateinische. 1518 redigierte und druckte Johann Potken, ein
papstlicher Sekretar, die Psalmen in vier Sprachen (Hebréisch, Griechisch, Athiopisch und Latein). All dies geschah
im friithen 16. Jahrhundert, als der Renaissance-Humanismus als Bildungs- und Geistesbewegung in Europa zu
florieren begann. Die Bibel in den Originalsprachen, die Klassiker und die Patristik wurden zu den wichtigsten
Wissensquellen der Humanisten, von denen viele zu protestantischen Reformatoren wurden, darunter Zwingli
und Calvin.

Die Reformatoren wollten die friihchristliche Praxis wiederbeleben, indem sie die Frage aufwarfen, wer die
Psalmen singen darf und wie sie gesungen werden sollen. Die Bibel sagt jedoch, abgesehen von 1. Korinther 14,
nicht viel Gber christlichen Gesang. Die beste Anleitung zum Erlernen der alten Praxis christlicher Anbetung und
Musik waren die patristischen Schriften und ihre Interpreten (d. h. bedeutende biblische Humanisten wie
Reuchlin und Erasmus). Laut Erasmus sang im aufkommenden Christentum die ganze Gemeinde in der Art einer
»,modulierten Rezitation“ (modulata recitatio). Die Betonung der Teilnahme der ganzen Gemeinde am Gesang
(una voce dicentes) ist der Kern der patristischen Musiktheologie. *Die Kirchenvater interpretierten Singen
(cantare) als Kontemplation, d. h. als ,eine intensive intellektuelle und spirituelle Ubung, die mit dem moralischen
Zustand des Menschen verbunden ist“. Dieses kontemplative Singen beinhaltete das Studium von
Schriften/Texten. Singen als Kontemplation bedeutete Gebet als solches.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page6



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Reuchlin, ein Pionier der hebraischen Philologie, leistete auch einen wichtigen Beitrag zur Wiederbelebung der
griechischen Tradition (insbesondere Pythagoras und Athanasius, Erzbischof von Alexandria (ca. 296-373)).
Reuchlin Gbersetzte einen Brief von Athanasius an einen gewissen Marcellinus Gber die Auslegung der Psalmen.
Er bewahrte den vollstandigen griechischen Text des Briefes in seiner eigenen Bibliothek auf und tibersetzte ihn
ins Lateinische. Seine Ubersetzung des Briefes wurde 1515 veréffentlicht. Ins Deutsche libersetzt wurde sie von
Georg Spalatin, einem Sekretar und Kaplan am kurfirstlichen Hof von Sachsen. Dieser Brief, bekannt als
Athanasius’ Epistola ad Marcellinum in interpretationem psalmorum, ist eines der bedeutendsten Dokumente zur
Beflirwortung der christlichen Psalmodie. In dem Brief betont Athanasius, dass , die schon modulierte
Lesung/Rezitation der Psalmen” selbst ,,ein Zeichen des harmonischen und ruhigen Zustands der Seele” sei.
Athanasius’ Unterweisung in der Psalmodie war eine tiefgreifende Inspiration fiir die Reformatoren, die eine
Schliisselrolle bei der Entwicklung der protestantischen Psalmodie spielten.

2. Text and Context in Christian Psalm Singing: Change, Continuity and Permanence

(* impermanence; inconsistency, irregularity, instability, variability)

2. Text und Kontext im christlichen Psalmengesang: Wandel, Kontinuitat und Bestandigkeit
(* Unbestandigkeit; Inkonsistenz, UnregelmaRigkeit, Instabilitat, Variabilitat)

The Bible came to the fore in early Protestant music. The medieval tradition of Lectio divina turned into the
Protestant congregational singing of biblical texts, especially of the Psalms. Singing the biblical texts ‘clearly’ and
‘distinctly’ was quintessential to the early Protestant practice of church music. The ancient Christian way of singing
(i.e. modulated recitation), instructed by the Church Fathers, became the Protestant ideal of church music. For the
sake of the intelligiblity of the text chanted/sung, the reformers applied the “one syllable, one note” rule to their
vernacular liturgical texts (i.e. each syllable of text is sung on a single musical note). Contrasted with melismatic
text settings, the syllabic setting is effective for the clarity and memorability of text. The promotion of syllabic
music resulted from the humanist revival of ancient poetic music in various forms, one of which is the psalm-
versification in classical metres.

Metrical psalm-singing played a key role in the formation of Protestant identity and spirituality. The
liturgical adoption of metrical psalmody is a major achievement of the Reformation.”> The most successful of
Protestant musical enterprises is the Genevan Psalter, a collection of 126 tunes set to metrical translations of the
150 Psalms and other biblical songs (Canticles and the Decalogue).?® This new practice of psalmody became
pivotal to the religious education of all levels.?” Through the missionary work the Genevan psalmody had spread in
the non-Western world from the early 17th century. As the Dutch East India Company (VOC) traded in Southeast
Asia, the Dutch Reformed churches took a chance to evangelise the indigenous peoples, including those who
already converted to Catholicism.

Die Bibel riickte in der friihen protestantischen Musik in den Vordergrund. Aus der mittelalterlichen Tradition der
Lectio divina entwickelte sich der protestantische Gemeindegesang biblischer Texte, insbesondere der Psalmen.
Der klare und deutliche Gesang biblischer Texte war fiir die friihe protestantische Kirchenmusikpraxis von
entscheidender Bedeutung. Die von den Kirchenvatern vermittelte altchristliche Gesangsweise (modulierte
Rezitation) wurde zum protestantischen Ideal der Kirchenmusik. Um die Verstdndlichkeit des gesungenen Textes
zu gewahrleisten, wandten die Reformatoren die Regel , eine Silbe, eine Note” auf ihre volkssprachlichen
liturgischen Texte an (d. h. jede Textsilbe wird auf einer einzigen Note gesungen). Im Gegensatz zur
melismatischen Textvertonung tragt die syllabische Vertonung zur Klarheit und Einpragsamkeit des Textes bei. Die
Forderung der Silbenmusik resultierte aus der humanistischen Wiederbelebung der antiken poetischen Musik in
verschiedenen Formen, zu denen auch die Psalmversifikation in klassischen Metren gehort.

Der metrische Psalmengesang spielte eine Schliisselrolle bei der Herausbildung protestantischer Identitat
und Spiritualitit. Die liturgische Ubernahme der metrischen Psalmodie ist eine bedeutende Errungenschaft der
Reformation. Das erfolgreichste protestantische Musikwerk ist der Genfer Psalter, eine Sammlung von 126
Melodien auf metrischen Ubersetzungen der 150 Psalmen und anderer biblischer Lieder (Hohelieder und
Dekalog). Diese neue Praxis der Psalmodie wurde zu einem zentralen Bestandteil der Religionsausbildung auf
allen Ebenen. Durch die Missionsarbeit verbreitete sich die Genfer Psalmodie seit dem friihen 17. Jahrhundert
auch in der nicht-westlichen Welt. Als die Niederlandische Ostindien-Kompanie (VOC) in Stidostasien Handel trieb,
nutzten die Niederlandisch-reformierten Kirchen die Gelegenheit, die einheimischen Volker zu evangelisieren,
einschlieRlich derjenigen, die bereits zum Katholizismus konvertiert waren.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page7



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

During the Dutch mission the Genevan Psalter was translated into various Asian languages, including Tamil, and
became a major vehicle for transmitting European music and colonialism, especially in Indonesia and Sri Lanka,
where the original Genevan tunes are known to have been sung until the early 20th century.”® A fascinating version
of the Genevan psalmody is an Osman Turkish psalter by Alt Ufki (Wojciech Bobowski, 1610-1675), a polish
Protestant church musician by origin, who converted to Islam. Ufki translated the Bible into Turkish and adapted
the Genevan tunes (the first 14 of the Psalms) to traditional Turkish melodies for his psalter.?’
https://www.youtube.com/watch?v=Y08gCP38W50&t=5s

Wahrend der niederlandischen Mission wurde der Genfer Psalter in verschiedene asiatische Sprachen, darunter
Tamil, Gbersetzt und entwickelte sich zu einem wichtigen Medium fiir die Vermittlung europaischer Musik und
des Kolonialismus, insbesondere in Indonesien und Sri Lanka, wo die urspriinglichen Genfer Melodien
nachweislich bis ins frithe 20. Jahrhundert gesungen wurden. Eine faszinierende Version der Genfer Psalmodie ist
ein osmanisch-tirkischer Psalter von Ali UfkT (Wojciech Bobowski, 1610-1675), einem polnischen
protestantischen Kirchenmusiker, der zum Islam konvertierte. Ufki Gibersetzte die Bibel ins Tlirkische und
adaptierte die Genfer Melodien (die ersten 14 Psalmen) fiir seinen Psalter an traditionelle tiirkische Melodien.
https://www.youtube.com/watch?v=Y08gCP38W50&t=5s

The Protestant tradition of psalmody became far less influential in other mission fields, where North American,
Scottish and Australian Presbyterian missionaries brought a number of non-scriptural hymns and gospel songs.
Only a few Genevan Psalms were introduced to Korean Protestant churches, for example.*® This is so, even among
the most conservative Reformed churches in South Korea, associated closely with the orthodox Reformed churches
in the West; they use extensively music (including the CCM), even dance, for worship and education.’' Generally,
Korean Protestant hymnals consist of non-scriptural hymns and have included more and more hymns written in
traditional styles for the contextualisation of worship and church music; but the Psalms are among popular biblical
texts for solo vocal music. A famous one, performed during the collection (as a musical offering), is Ps 23 (by Un-
Young Na).

Die protestantische Tradition der Psalmodie verlor in anderen Missionsgebieten deutlich an Einfluss.
Presbyterianische Missionare aus Nordamerika, Schottland und Australien brachten zahlreiche nichtbiblische
Hymnen und Gospellieder mit. Nur wenige Genfer Psalmen wurden beispielsweise in koreanischen
protestantischen Kirchen eingefiihrt. Dies gilt selbst fiir die konservativsten reformierten Kirchen Stidkoreas, die
eng mit den orthodoxen reformierten Kirchen im Westen verbunden sind. Sie nutzen in groBem Umfang Musik
(einschlieflich der CCM) und sogar Tanz flr Gottesdienst und Unterricht. Im Allgemeinen bestehen koreanische
protestantische Gesangbicher aus nichtbiblischen Hymnen und umfassen zunehmend auch Hymnen in
traditionellem Stil zur Kontextualisierung von Gottesdienst und Kirchenmusik. Die Psalmen gehoren jedoch zu den
beliebtesten biblischen Texten fiir Solovokalmusik. Ein berlihmtes Lied, das wahrend der Kollekte (als
musikalische Darbietung) aufgefihrt wird, ist Psalm 23 (von Un-Young Na).

Returning to Europe: the metrical psalmody is known mainly as music for public worship and private devotion;
but it was also militant music in wartime. For the early Protestants, the Genevan psalmody became battle hymns of
the Lord and songs of resistance (e.g. Pss 68, 118, 124, 130); Ps 124 is most popular (“If it had not been the Lord
who was on our side, now Israel may say....”); also Ps 68 (“Let God rise up, let his enemies be scattered.”).>? As
well as the Huguenots of France, the Dutch and Scottish Calvinists sang them during their protests. Contemporary
church authorities derided this Protestant psalm singing as the great scandal of Christianity.*

The metrical psalmody consoled the Protestants in exile and imprisonment. Philips van Marnix, a
Calvinist and secretary of William of Orange, for instance, began his metrical translation of the Psalms in
1573 when imprisoned in The Hague and then transferred to Vredenburg in Utrecht. He was among the
first to undertake direct Hebrew-Dutch translation when the “the study of Hebrew became an ideological
cornerstone of Dutch Protestant national consciousness” in establishing “the Dutch New Israel.”**
Identifying himself with the Hebrew psalmist chased by enemies and exiled, Marnix explains the purpose
and benefit of his Psalm-book.* The psalmody gave early Protestant heretics the courage of martyrs.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page8



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Zuriick nach Europa: Die metrische Psalmodie ist vor allem als Musik fiir den 6ffentlichen Gottesdienst und die
private Andacht bekannt; sie war aber auch in Kriegszeiten militante Musik. Fir die friihen Protestanten wurden
die Genfer Psalmodien zu Kampfhymnen des Herrn und zu Liedern des Widerstands (z. B. Psalm 68, 118, 124,
130); Psalm 124 ist am beliebtesten (,,Ware der Herr nicht fir uns gewesen, so kénnte Israel sagen...”), ebenso
Psalm 68 (,Gott stehe auf, seine Feinde sollen zerstreut werden”). Neben den Hugenotten Frankreichs sangen
auch die niederlandischen und schottischen Calvinisten sie wahrend ihrer Proteste. Zeitgendssische
Kirchenautoritaten verspotteten diesen protestantischen Psalmengesang als den groRen Skandal des
Christentums.

Die metrische Psalmodie trostete die Protestanten im Exil und in der Gefangenschaft. Philips van Marnix,
ein Calvinist und Sekretar Wilhelms von Oranien, begann beispielsweise 1573 mit seiner metrischen Ubersetzung
der Psalmen, als er in Den Haag inhaftiert und dann nach Vredenburg bei Utrecht versetzt wurde. Er war einer der
Ersten, der eine direkte hebriisch-niederlandische Ubersetzung vornahm, als ,das Studium des Hebr&ischen zu
einem ideologischen Eckpfeiler des niederlandischen protestantischen Nationalbewusstseins” wurde und ,,das
niederlandische Neu-Israel” entstand. Indem er sich mit dem hebraischen Psalmisten identifiziert, der von
Feinden verfolgt und verbannt wurde, erklart Marnix Zweck und Nutzen seines Psalmenbuchs. Die Psalmodie
verlieh den frithen protestantischen Ketzern den Mut von Martyrern.

The Protestant Psalm-books illustrate how new poetic music (a single, powerful melody set to metrical texts) serves
as prayer in both public worship and private devotion. This Protestant psalmody is not popular any more among
current churches, however, apart from the traditional Reformed.

When the European Protestants emigrated or fled to other continents (esp. North America), they travelled
with their (Genevan) Psalters. The first generation sang the Psalms in keeping their identities, religious, cultural
and national (as a German, Dutch, French, etc.). But their next generations have lived in different contexts: they are
Americans, Canadians, or Brazilians, etc., growing up in bi-cultural/lingual contexts. Their cultural assimilation
affected their church music practices, which resulted in the endless revisions of the ‘psalters-hymnals,” with much
conflict within the churches/denominations. In such a context, music often became a source of division/segregation,
between those who wished to keep the traditional psalmody and those who wished to sing new hymns written in
contemporary musical styles. This is what has happened in the Protestant world over the last centuries.

Die protestantischen Psalmenbicher veranschaulichen, wie neue poetische Musik (eine einzige, kraftvolle
Melodie zu metrischen Texten) sowohl im 6ffentlichen Gottesdienst als auch in der privaten Andacht als Gebet
dient. Diese protestantische Psalmodie ist jedoch in den heutigen Kirchen, abgesehen von den traditionellen
reformierten, nicht mehr popular.

Als die europaischen Protestanten auswanderten oder auf andere Kontinente (insbesondere
Nordamerika) flohen, reisten sie mit ihren (Genfer) Psaltern. Die erste Generation sang die Psalmen unter
Wahrung ihrer religiosen, kulturellen und nationalen Identitat (als Deutsche, Niederlander, Franzosen usw.). Die
nachfolgenden Generationen lebten jedoch in anderen Kontexten: Sie sind Amerikaner, Kanadier, Brasilianer usw.
und wuchsen in bikulturellen/sprachlichen Kontexten auf. Ihre kulturelle Assimilation beeinflusste ihre
kirchenmusikalische Praxis, was zu endlosen Uberarbeitungen der ,Psalter-Gesangbiicher” fiihrte, die zu
zahlreichen Konflikten innerhalb der Kirchen/Konfessionen fiihrten. In einem solchen Kontext wurde Musik oft zu
einer Quelle der Spaltung/Segregation — zwischen denen, die die traditionelle Psalmodie bewahren wollten, und
denen, die neue, im zeitgendssischen Musikstil geschriebene Kirchenlieder singen wollten. Genau das ist in den
letzten Jahrhunderten in der protestantischen Welt geschehen.

This segregation concerns not only what to sing but also who can sing in the church, esp. women’s involvement in
the liturgy (*it was only in 1660 that a female singer was for the first time on stage in England).*® One of the
leading Puritans, John Cotton (1585-1662) defends the singing of women in the Church.’” The objection to the
singing of women in the Church then is based on two biblical texts, which are typically used for the objection to
female clerical leadership to this day: 1 Cor. 14.34 and 1 Tim. 2.11-12. The gist of the objection is as follows:
“Because it is not permitted to a woman to speake in the Church [1 Cor. 14.34], how then shall they Sing?” Also,
“Much lesse it is permitted to them to Prophecy in the Church,” (1 Tim. 2.11-12), and the “singing of Psalmes is a
kind of Prophecying.”®

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page9



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Cotton defends women’s singing by appealing to the prophetess Miriam’s singing in the Old Testament and also to
the ancient church practice of female singing in public, drawing upon Socrates of Constantinople (c. 380 — 439) in
his Historia Ecclesiastica as well as the famous Ecclesiastical History of Theodoret of Cyrus (c. 393 — c. 458/466).

Regarding music as a source of church division, there have been on-going debates within the Protestant world:
“exclusive psalmody” versus inclusive hymnody. So our next focus is on:

Diese Trennung betrifft nicht nur, was gesungen werden darf, sondern auch, wer in der Kirche singen darf,
insbesondere die Beteiligung von Frauen an der Liturgie (*erst 1660 stand in England erstmals eine Sangerin auf
der Bihne). Einer der fihrenden Puritaner, John Cotton (1585—-1662), verteidigte den Gesang von Frauen in der
Kirche. Der Einwand gegen den Gesang von Frauen in der Kirche stitzt sich auf zwei Bibelstellen, die bis heute
typischerweise fiir den Einwand gegen weibliche geistliche Leitung herangezogen werden: 1. Korinther 14,34 und
1. Timotheus 2,11-12. Der Kern des Einwands lautet: ,,Da es einer Frau nicht erlaubt ist, in der Kirche zu sprechen
[1. Korinther 14,34], wie sollen sie dann singen?“ AuRerdem heil3t es: ,Viel weniger ist es ihnen erlaubt, in der
Gemeinde zu prophetisch zu reden” (1 Tim 2,11-12), und , das Singen von Psalmen ist eine Art des Prophetierens”.

Cotton verteidigt den Frauengesang, indem er sich auf den Gesang der Prophetin Mirjam im Alten Testament und
die antike kirchliche Praxis des 6ffentlichen Gesangs von Frauen beruft. Er bezieht sich dabei auf Sokrates von
Konstantinopel (ca. 380-439) in seiner Historia Ecclesiastica sowie auf die berihmte Kirchengeschichte des
Theodoret von Kyros (ca. 393—ca. 458/466).

In Bezug auf Musik als Quelle kirchlicher Spaltung gibt es in der protestantischen Welt anhaltende Debatten:
»exklusive Psalmodie” versus inklusive Hymnodie. Unser nachster Schwerpunkt liegt daher auf:

3. Psalmen Anders: Beyond the Polarisation of Protestant Worship and Music
3. Psalmen Anders: Jenseits der Polarisierung protestantischer Gottesdienste und Musik

Protestant reformers did not ban the composition of new hymns. But the addition of these new hymns to their
vernacular liturgies caused problems in terms of both authorship and content. Though he was concerned, M. Bucer
did not remove such new hymns from the Strasbourg hymnal.?* Calvin was stricter than Bucer in this respect, and
he confined congregational singing to metrical psalmody, with the addition of the Decalogue and Canticles.
Towards the end of the 17th century some theologians challenged the dominance of psalmody in the Reformed
practice of church music. One of the pioneers to promote hymn-singing is Benjamin Keach (1640-1704), a
“Calvinist Baptist” pastor.*’

In 1691, Keach’s two important works were published: first, The breach repaired in God's worship, or, Singing of
psalms, hymns, and spiritual songs, where he defends the singing in the Church with the physical voice, against
those who argue for “mental singing”, i.e. silence as singing*'; and second, a hymnbook entitled Spiritual melody,
containing almost three hundred hymns, which provoked heated debate due to the inclusion of more than two
hundred “free hymns,” though they are based on the biblical texts.** Keach also defends women’s singing in the
Church, for which he quotes almost verbatim Cotton’s arguments for the singing of women.* Keach’s conclusion
is more than the theological defence of women’s singing: against the Biblicists who argue that “there is no
Institution for Womens Singing” in the Bible, Keach claims that there is no need for such an institution, since
women’s singing is “a Moral Duty.”*

Protestantische Reformatoren verboten die Komposition neuer Kirchenlieder nicht. Doch die Aufnahme dieser
neuen Lieder in ihre volkssprachlichen Liturgien verursachte Probleme hinsichtlich Autorschaft und Inhalt. Trotz
seiner Bedenken entfernte M. Bucer diese neuen Lieder nicht aus dem StraBburger Gesangbuch. Calvin war in
dieser Hinsicht strenger als Bucer und beschrankte den Gemeindegesang auf die metrische Psalmodie, erganzt um
den Dekalog und die Cantica. Gegen Ende des 17. Jahrhunderts stellten einige Theologen die Dominanz der
Psalmodie in der reformierten Kirchenmusikpraxis in Frage. Einer der Pioniere der Férderung des
Kirchenliedgesangs war Benjamin Keach (1640-1704), ein ,calvinistischer Baptisten“-Pfarrer.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Pagelo



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

1691 erschienen Keachs zwei bedeutende Werke: , The breach repaired in God's worship, or, Singing of psalms,
hymns, and spiritual songs”, in dem er den Gesang in der Kirche mit der physischen Stimme gegen diejenigen
verteidigt, die fiir ,mentalen Gesang”, also Stille als Gesang, pladieren; und zweitens ein Gesangbuch mit dem
Titel ,,Spiritual melody”, das fast dreihundert Kirchenlieder enthalt und aufgrund der Aufnahme von mehr als
zweihundert ,freien Kirchenliedern”, die jedoch auf biblischen Texten basieren, hitzige Debatten ausloste. Keach
verteidigt auch den Frauengesang in der Kirche und zitiert dafiir fast wortlich Cottons Argumente fiir den
Frauengesang. Keachs Schlussfolgerung ist mehr als eine theologische Verteidigung des Frauengesangs: Im
Gegensatz zu den Bibelwissenschaftlern, die argumentieren, dass es in der Bibel , keine Institution fir
Frauengesang” gebe, behauptet Keach, dass es keine Notwendigkeit fiir eine solche Institution gebe, da
Frauengesang ,eine moralische Pflicht” sei.

More notably, Isaac Watts, an English non-conformist, expressed a strong need not only for improving the existing
psalmody but also for writing new hymns, “according to the clearer revelations of the Gospel, for the Use of the
Christian Church.”* Watts argues that the “affections” are an essential component of Christian spiritual experience
and commends hymnody that allows the worshipper to express their emotion through both words and music.*¢ His
argument did not arise in a cultural vacuum. This was the time when the “doctrine of the affections” (Affektenlehre)
was widely applied to painting, music and theatre. Thereafter, non-scriptural yet spiritually-engaging hymns
became increasingly popular in Anglophone Protestant churches, but not without controversy.

Now, apart from the Reformed churches advocating for the exclusive psalmody, the presence of the Psalms
is not strong in the Protestant world outside Europe, esp. in the Anglophone world, where new hymns began to
replace the metrical Psalms already two centuries ago. These hymns are often non-biblical but highly spiritual in
their own right. Consequently, there have been various attempts to ‘revive’ the Psalms, including a recent new
hymnal, entitled The Psalms of Grace hymnal (2022), which includes new compositions for the Psalms as well as
music of traditional metrical psalters.?’ In the Netherlands too, a project entitled Psalmen anders was completed in
20224

More attempts to produce a new form of psalm-singing are arising, alongside the latest worship format. In
such a context, music often oscillates between the edification of the Church and theatrical entertainment. But this
phenomenon is not really compatible with the early Protestant tradition of psalm-singing as prayer. What makes
this phenomenon even more challenging is a common (musical) polarisation within the churches.

Insbesondere Isaac Watts, ein englischer Nonkonformist, duRerte den dringenden Wunsch, nicht nur die
bestehende Psalmodie zu verbessern, sondern auch neue Hymnen zu schreiben, ,gemal den klareren
Offenbarungen des Evangeliums, fiir den Gebrauch der christlichen Kirche”. Watts argumentiert, dass die
»Affekten” ein wesentlicher Bestandteil christlicher spiritueller Erfahrung sind, und empfiehlt eine
Hymnendichtung, die es dem Glaubigen ermdglicht, seine Gefiihle sowohl durch Worte als auch durch Musik
auszudriicken. Seine Argumentation entstand nicht in einem kulturellen Vakuum. Dies war die Zeit, als die
»Affektenlehre” breite Anwendung in Malerei, Musik und Theater fand. Danach erfreuten sich nichtbiblischer,
aber spirituell ansprechender Hymnen in englischsprachigen protestantischen Kirchen zunehmender Beliebtheit,
allerdings nicht ohne Kontroversen.

Abgesehen von den reformierten Kirchen, die sich fir die ausschliefliche Psalmodie einsetzen, ist die
Prasenz der Psalmen in der protestantischen Welt auRerhalb Europas nicht stark ausgepragt, insbesondere im
englischsprachigen Raum, wo neue Hymnen bereits vor zwei Jahrhunderten begannen, die metrischen Psalmen
zu ersetzen. Diese Hymnen sind oft nicht biblisch, aber in ihrem eigenen Sinne hochspirituell. Infolgedessen gab
es verschiedene Versuche, die Psalmen wiederzubeleben, darunter ein kiirzlich erschienenes neues Gesangbuch
mit dem Titel ,The Psalms of Grace hymnal“ (2022), das neue Kompositionen fir die Psalmen sowie Musik
traditioneller metrischer Psalter enthalt. Auch in den Niederlanden wurde 2022 ein Projekt mit dem Titel
»Psalmen anders” abgeschlossen. Neben dem neuesten Gottesdienstformat gibt es weitere Versuche, eine neue
Form des Psalmengesangs zu schaffen. In einem solchen Kontext changiert Musik oft zwischen der Erbauung der
Kirche und theatralischer Unterhaltung. Dieses Phanomen ist jedoch nicht wirklich mit der friihen
protestantischen Tradition des Psalmengesangs als Gebet vereinbar. Was dieses Phdnomen noch schwieriger
macht, ist eine allgemeine (musikalische) Polarisierung innerhalb der Kirchen.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Pagel 1



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

In many societies across the world, increasing polarisations between contrasting groups are observed. Polarisation
often arises when a fear/anxiety born of difference turns into ‘us-versus-them’ thinking and rules out any form of
compromise. Such polarisations are present within the liturgico-musical context of Protestant churches too.
Regarding church music, there are roughly two kinds of people: 1) those rejecting modernity; 2)
those rejecting tradition in promoting alternative forms of church music that are often rootless. The former
are like musical curators of the church as a museum; the latter have little interest in or knowledge of the
musical past of the church. Endless conflicts (so-called “worship war”’) between them. They can’t
pray/worship together, as music is an integral part of the worship. Both parties tend to reject any
intellectual enquiry into tradition or modernity, but they are based on their own musical preference and
experience. This is typical of anti-intellectualism; ignorance causes arrogance, prejudice and exclusion.
How can we bring them together?
The ideal practice of church music is to have a balance between tradition and modernity. But this is
easier said than done. How to achieve that balance? What (do you think) is the role of church musicians in
times of liturgico-musical polarisation in the churches? Seeking an answer to this question is also
concerned with the role of music, esp. of psalmody, in peace-making.

In vielen Gesellschaften weltweit ist eine zunehmende Polarisierung zwischen gegensatzlichen Gruppen zu
beobachten. Polarisierung entsteht oft, wenn aus der Angst vor Andersartigkeit ein ,Wir-gegen-die“-Denken
entsteht und jegliche Form von Kompromissen ausschlief3t. Solche Polarisierungen sind auch im liturgisch-
musikalischen Kontext protestantischer Kirchen vorhanden.

In Bezug auf Kirchenmusik gibt es grob zwei Gruppen: 1) diejenigen, die die Moderne ablehnen; 2)
diejenigen, die die Tradition ablehnen und stattdessen alternative, oft wurzellose Formen der
Kirchenmusik férdern. Erstere agieren wie musikalische Kuratoren der Kirche als Museum; Letztere haben
wenig Interesse an oder Wissen liber die musikalische Vergangenheit der Kirche. Es kommt zu endlosen
Konflikten (dem sogenannten ,, Gottesdienstkrieg”) zwischen ihnen. Sie kdnnen nicht gemeinsam
beten/gottesdiensten, da Musik ein integraler Bestandteil des Gottesdienstes ist. Beide Parteien neigen
dazu, jede intellektuelle Auseinandersetzung mit Tradition oder Moderne abzulehnen, basieren aber auf
ihren eigenen musikalischen Vorlieben und Erfahrungen. Dies ist typisch fir Antiintellektualismus und
Exklusivismus; Unwissenheit flihrt zu Arroganz, Vorurteilen und Ausgrenzung. Wie kbnnen wir sie
zusammenbringen?

Die ideale Praxis der Kirchenmusik besteht in einem Gleichgewicht zwischen Tradition und
Moderne. Doch das ist leichter gesagt als getan. Wie lasst sich dieses Gleichgewicht erreichen? Welche
Rolle spielen (lhrer Meinung nach) Kirchenmusiker in Zeiten liturgisch-musikalischer Polarisierung in den
Kirchen? Die Suche nach einer Antwort auf diese Frage beschaftigt sich auch mit der Rolle der Musik,
insbesondere der Psalmodie, bei der Friedensstiftung.

4. Psalms for Peace-making (cf. Ecumenism; the movement for Christian unity)
4. Psalmen zur Friedensstiftung (vgl. Okumene; die Bewegung fiir die Einheit der Christen)

Where do we stand in the map of “global Christianity”?

1. Denominational categories

Eastern Orthodox (Greek, Russian, Syrian, Armenian, Maronite, Coptic, Ethiopian...)
Catholic /Anglican / Protestant

New forms of Christian Congregations [Ad fontes, or post-modern (ahistorical)]

2. Geographical-linguistic categories

Semitic

European

Asian, African and Latin American (so-called 3rd world during the cold-war period; “World Christianity,” “World Music”)

3. Western /Non-Western categories: Euro-centric = Post-colonial

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Pagelz



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Generally, Western/European Christianity is less strict than its Eastern counterpart over music, and has more
actively engaged with modern secular musical culture. They don’t share much, musically, as developed in different
musical soils; one thing in common between them is singing the Psalms. Both the Eastern and Western churches
highlight the therapeutic power of Psalm-singing as contemplation, in pursuing the “tranquillity of the soul”
(tranquillitas animae) which lies at the heart of philosophical studies. The tradition of psalm-singing as
contemplation was taken by the early Protestants wholeheartedly, including those who produced the Genevan
Psalter.

Current Catholic hymnals include some of the Genevan Psalms, while removing traditional liturgical music
in their hymnals, published after the Second Ecumenical Council of the Vatican (1962-65). Why? Don’t they know
the aesthetical and historical values of Latin liturgical music? Of course they know, but then why did they remove
that heritage from their hymnals?

The 2™ Vatican Council proposed significant developments in doctrine and practice, notably

Dei verbum: emphasis on the study of scripture as “the soul of theology”
Sacrosanctum concilium: emphasis on the revival of “the full and active participation by all the people”
Gaudium et spes: emphasis on the promotion of peace and the Church’s mission to non-Catholics

-> Giving up the Latin liturgy, which eventually led to the removal of Latin liturgical music, part of which is still
sung during the Mass, though. Catholic church music since the Second Vatican Council has been so Protestantised,
which caused much controversy within the Catholic Church.

Wo stehen wir auf der Landkarte des ,globalen Christentums“?

1. Konfessionelle Kategorien

Orthodox (Griechisch, Russisch, Syrisch, Armenisch, Maronitisch, Koptisch, Athiopisch...)
Katholisch/Anglikanisch/Protestantisch

Neue Formen christlicher Gemeinden [Ad fontes oder postmodern (ahistorisch)]

2. Geographisch-linguistische Kategorien

Semitisch

Europdisch

Asiatisch, Afrikanisch und Lateinamerikanisch (sogenannte Dritte Welt wahrend des Kalten Krieges; ,, Weltchristentum®, ,, Weltmusik*)

3. Westliche/nicht-westliche Kategorien: Eurozentrisch = Postkolonial

Im Allgemeinen ist das westliche/européische Christentum in Bezug auf Musik weniger streng als sein 6stliches
Pendant und hat sich aktiver mit der modernen sakularen Musikkultur auseinandergesetzt. Musikalisch haben sie
wenig gemeinsam, da sie sich auf unterschiedlichen musikalischen Boéden entwickelt haben; eine Gemeinsamkeit
ist das Singen der Psalmen. Sowohl die dstliche als auch die westliche Kirche betonen die therapeutische Kraft des
Psalmengesangs als Kontemplation, um die ,Ruhe der Seele” (tranquillitas animae) zu erlangen, die im
Mittelpunkt philosophischer Studien steht. Die Tradition des Psalmengesangs als Kontemplation wurde von den
frihen Protestanten, einschlieBlich derjenigen, die den Genfer Psalter verfassten, uneingeschrankt ibernommen.

Heutige katholische Gesangbiicher enthalten einige der Genfer Psalmen, wahrend traditionelle liturgische
Musik aus ihren nach dem Zweiten Okumenischen Konzil des Vatikans (1962—-1965) veréffentlichten
Gesangblichern entfernt wurde. Warum? Kennen sie die dsthetischen und historischen Werte der lateinischen
liturgischen Musik nicht? Nattrlich wissen sie es, aber warum haben sie dieses Erbe dann aus ihren
Gesangbiichern entfernt?

Das Zweite Vatikanische Konzil brachte bedeutende Entwicklungen in Lehre und Praxis mit sich, insbesondere:

Dei verbum: Betonung des Studiums der Heiligen Schrift als ,,Seele der Theologie”
Sacrosanctum concilium: Betonung der Wiederbelebung der ,vollen und tatigen Teilnahme des ganzen Volkes”
Gaudium et spes: Betonung der Friedensférderung und der Mission der Kirche gegentber Nichtkatholiken

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page13



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

- Die Aufgabe der lateinischen Liturgie fiuhrte schlieRlich zur Abschaffung der lateinischen liturgischen Musik, die
jedoch teilweise noch wahrend der Messe gesungen wird. Die katholische Kirchenmusik wurde seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil stark protestantisiert, was innerhalb der katholischen Kirche zu heftigen Kontroversen fihrte.

What about current Protestant musical world? Many churches (non-orthodox Calvinist) have adopted traditional
liturgical elements, including music (Catholic, Anglican or even Byzantine). In case of the PKN (apart from the
orthodox Calvinist line), Kyrie and Gloria are often sung during worship (the Creed is rarely sung, though). Often,
however, we see far more entertainment than edification, regardless of specific musical choice made for the
worship. A church entertains itself with music, classical or popular, sacred or secular, in the PKN; also in other
Protestant churches.

One may ask, what’s wrong with such a musical entertainment in the churches/during the worship, when it is
effective for Christian outreach; but as the history of Christianity has proved, the church as an assembly (the Body
of Christ) is not sustained by any form of entertainment (however beautiful a piece of church music may be, its
effect for the outreach is not longlasting). Generally speaking, current practice of Protestant music is a blend of 19"
century concert culture and (post-) modern consumer (musical) culture. As such, this is a sign for the failure of
current Protestant churches in edifying the congregation. (*The Bible, catechism, liturgy and congregational
singing are one in traditional Protestant worship.)

Wie steht es um die heutige protestantische Musikwelt? Viele Kirchen (nicht-orthodoxe Calvinisten) haben
traditionelle liturgische Elemente (ibernommen, darunter auch Musik (katholische, anglikanische oder sogar
byzantinische). Im PKN (abgesehen von der orthodoxen calvinistischen Linie) werden Kyrie und Gloria oft im
Gottesdienst gesungen (das Glaubensbekenntnis hingegen selten). Oftmals ist jedoch weit mehr Unterhaltung als
Erbauung zu beobachten, unabhangig von der konkreten musikalischen Wahl des Gottesdienstes. Eine Kirche
unterhalt sich im PKN mit Musik, ob klassisch oder popular, geistlich oder weltlich; auch in anderen evangelischen
Kirchen.

Man konnte sich fragen, was an solcher musikalischen Unterhaltung in den Kirchen/wahrend des Gottesdienstes
falsch ist, wenn sie fiir die christliche Mission wirksam ist; doch wie die Geschichte des Christentums gezeigt hat,
wird die Kirche als Versammlung (der Leib Christi) nicht durch irgendeine Form der Unterhaltung getragen (so
schon ein Stiick Kirchenmusik auch sein mag, seine Wirkung flr die Mission ist nicht von Dauer). Generell ist die
gegenwartige Praxis protestantischer Musik eine Mischung aus Konzertkultur des 19. Jahrhunderts und
(post-)moderner Konsumkultur (Musik). Dies ist ein Zeichen fiir das Versagen der heutigen protestantischen
Kirchen bei der Erbauung der Gemeinde.(*Bibel, Katechismus, Liturgie und Gemeindegesang sind im
traditionellen protestantischen Gottesdienst eins.)

Concluding Remarks

Christianity is rapidly declining in Europe, though there are still many churches (as buildings) and rich church
musical practices as a cultural heritage of Europe. Christianity has never died out under persecution; the churches
have disappeared when assimilated to surrounding secular cultures ‘too much,’ in the absence of edification and
spirituality. What is the barometer of being too ‘secular’? Transforming the secular/profane/vulgar into the sacred
is nothing new in Christian musical traditions. The Protestant and Catholic reformers alike used vulgar musical
forms and tunes for facilitating the edification of the laity; in any case, for them, Christian music, esp. in the
liturgy, is fundamentally different from recreational music.

Music was not a trivial matter during the long Reformation that saw a series of musical polemics and apologetics
regarding church music. But final decision-making over church musical issues was usually left to local synods or
church councils, esp. in the Reformed world, in consideration of their various circumstances. Ever since, the
Protestant churches have been saturated with ‘free hymns’ which are more appealing to the congregation than the
Psalms. This is true of ‘personal-spiritual poems’ combined with contemporary popular musical styles in this
highly individualistic society.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page14



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Das Christentum nimmt in Europa rapide ab, obwohl es noch viele Kirchen (als Gebdude) und eine reiche
kirchenmusikalische Praxis als kulturelles Erbe Europas gibt. Das Christentum ist nie durch Verfolgung
ausgestorben; die Kirchen verschwanden, als sie sich ,,zu sehr” an die umgebenden sakularen Kulturen anpassten,
da es ihnen an Erbauung und Spiritualitdt mangelte. Was ist das Barometer fir ,,zu sakular“? Die Umwandlung
des Weltlichen/Profanen/Vulgéren ins Heilige ist in der christlichen Musiktradition nichts Neues. Sowohl die
protestantischen als auch die katholischen Reformatoren nutzten vulgare musikalische Formen und Melodien zur
Erbauung der Laien; fiir sie unterscheidet sich christliche Musik, insbesondere in der Liturgie, grundsatzlich von
Unterhaltungsmusik.

Musik war wahrend der langen Reformationszeit, die eine Reihe musikalischer Polemiken und
Apologetiken in Bezug auf die Kirchenmusik mit sich brachte, keine triviale Angelegenheit. Die endgltige
Entscheidung Uber kirchenmusikalische Fragen wurde jedoch in der Regel lokalen Synoden oder Kirchenraten
Uberlassen, insbesondere in der reformierten Welt, unter Beriicksichtigung der jeweiligen Umsténde. Seitdem
sind die protestantischen Kirchen mit ,freien Hymnen” ibersattigt, die die Gemeinde mehr ansprechen als die
Psalmen. Dies gilt fur ,personlich-spirituelle Gedichte”, kombiniert mit zeitgendssischen populdren Musikstilen in
dieser hochgradig individualistischen Gesellschaft.

Let’s return to the two questions raised at the beginning:

1) What is the role of music within the liturgical context of Protestant churches? 2) What is the significance of
Protestant church music in relation to Christian worship? And once more, what (do you think) is the role of church
musicians in times of liturgico-musical polarisation in the churches? A1): uniting the congregation, facilitating spiritual
formation, reinforcing sermon, connecting to the Divine; A2): providing an accessible form of worship for all, ......

In current democratic society, practising a religion is more likely a matter of choice than of fate. Various styles of
Christian worship designed to attract various people are available in this social milieu, even within an individual
church. Often, the style of worship is a more decisive factor than the content of the liturgy, and music serves as a
barometer of style of worship.* Some feel uncomfortable with worship dominated by contemporary popular tunes
and beats; others, uncomfortable with classical liturgical music and traditional hymns. These reactions are complex
sociological issues at the nexus of music, religion and popular culture, beyond moral or dogmatic judgements. For
musical preference is, indeed, a very personal matter that concerns one’s musical upbringing and experience in
socio-cultural terms.

We’re aware of the conflicts between the musical ideal/preference of a church leader/musician regarding
liturgical/worship music and the reality of current church music (most of you may have suffered from this conflict,
week by week, or throughout your life as a church musician).

Kehren wir zu den beiden eingangs gestellten Fragen zuriick:

1) Welche Rolle spielt Musik im liturgischen Kontext protestantischer Kirchen? 2) Welche Bedeutung hat
protestantische Kirchenmusik im christlichen Gottesdienst? Und noch einmal: Was ist (Ihrer Meinung nach) die
Rolle von Kirchenmusikern in Zeiten der liturgisch-musikalischen Polarisierung in den Kirchen? A1) Sie vereint die

Gemeinde, fordert die spirituelle Bildung, starkt die Predigt und verbindet mit Gott; A2) bietet eine zugangliche Form des
Gottesdienstes fir alle.......

In der heutigen demokratischen Gesellschaft ist die Austibung einer Religion eher eine Frage der Wahl als des
Schicksals. In diesem sozialen Umfeld gibt es verschiedene Formen des christlichen Gottesdienstes, die
unterschiedliche Menschen ansprechen sollen, sogar innerhalb einer einzelnen Kirche. Oft ist der Gottesdienststil
entscheidender als der Inhalt der Liturgie, und Musik dient als Gradmesser fiir den Gottesdienststil. Manche
fihlen sich unwohl mit Gottesdiensten, die von zeitgendssischen populdaren Melodien und Rhythmen dominiert
werden; andere fuhlen sich unwohl mit klassischer liturgischer Musik und traditionellen Kirchenliedern. Diese
Reaktionen sind komplexe soziologische Probleme an der Schnittstelle von Musik, Religion und Popularkultur,
jenseits moralischer oder dogmatischer Urteile. Denn musikalische Vorlieben sind in der Tat eine sehr persénliche
Angelegenheit, die die musikalische Erziehung und Erfahrung in soziokultureller Hinsicht betrifft.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page15



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Wir sind uns der Konflikte zwischen dem musikalischen Ideal/der Praferenz eines Kirchenflihrers/Musikers in
Bezug auf liturgische/gottesdienstliche Musik und der Realitat der aktuellen Kirchenmusik bewusst (die meisten
von lhnen haben diesen Konflikt vielleicht Woche fiir Woche oder im Laufe Ihres Lebens als Kirchenmusiker
erlebt).

Closing this lecture, let us contemplate on Col. 3: 12-17:

12 As God’s chosen ones, holy and beloved, clothe yourselves with compassion, kindness, humility, meekness, and
patience. 13 Bear with one another and, if anyone has a complaint against another, forgive each other; just as the
Lord has forgiven you, so you also must forgive. 14 Above all, clothe yourselves with love, which binds everything
together in perfect harmony. 15 And let the peace of Christ rule in your hearts, to which indeed you were called in
the one body. And be thankful. 16 Let the word of Christ dwell in you richly; teach and admonish one another in all
wisdom; and with gratitude in your hearts sing psalms, hymns, and spiritual songs to God. 17 And whatever you
do, in word or deed, do everything in the name of the Lord Jesus, giving thanks to God the Father through him.
[NRSV]

* Thank you: consider your important role within the wider context of Christian musical world, while
working in/for the European tradition of Protestant Church music, which is the very foundation of PCM!

Zum Abschluss dieser Vorlesung wollen wir (iber Kol. 3,12-17 nachdenken:

12 So kleidet euch nun als Gottes Auserwahlte, als Heilige und Geliebte, mit herzlichem Erbarmen,
Freundlichkeit, Demut, Sanftmut und Geduld. 13 Ertragt einander, und wenn einer dem anderen etwas
vorzuwerfen hat, vergebt einander; wie der Herr euch vergeben hat, so vergebt auch ihr. 14 Vor allem
aber kleidet euch mit der Liebe, die alles in vollkommener Harmonie zusammenhalt. 15 Und der Friede
Christi, zu dem ihr in einem Leib berufen seid, regiere in euren Herzen. Und seid dankbar. 16 Lasst das
Wort Christi reichlich in euch wohnen; lehrt und ermahnt einander in aller Weisheit; und singt Gott mit
Dankbarkeit in eurem Herzen Psalmen, Lobgesange und geistliche Lieder. 17 Und was immer ihr tut, in
Wort oder Tat, tut alles im Namen des Herrn Jesus und dankt Gott, dem Vater, durch ihn.

* Danke: Denken Sie an lhre wichtige Rolle im weiteren Kontext der christlichen Musikwelt, wahrend Sie
in/fur die europaische Tradition der protestantischen Kirchenmusik arbeiten, die die eigentliche
Grundlage von PCM bildet!

! Erasmus, In epistolam Pauli ad Corinthios priorem annotationes des. Erasmi Roterodami, 1 cap. 14. ASD V1/8: 276.

2 Cf. https://www.etymonline.com

3 Latin aedificatio (building, structure, the process of building) derived from aedis, genitive of aedes (temple; sanctuary).

4 The word Oikodome appears 18 times in the NT. Three times in the Gospels (meaning ‘buildings’): Matthew 24:1; Mark 13:1; Mark 13:2.
In his epistles to the churches in Rome, Ephesus and Corinth, see Rom 14:19; 15:2; Eph. 2:21; 4:12, 16 and 4:29. Most frequently in his
letters to the Corinthian church: 1 Cor. 3:9; 14:3, 5, 12, 26; 2 Cor. 5:1; 10:8; 12:19; 13:10. Cf. https://www.billmounce.com/greek-
dictionary/oikodome

3 For further discussion of musical anhedonia, see Noelia Martinez-Molina, Erest Mas-Herrero, Antoni Rodriguez-Fornells, Robert J.
Zatorre and Josep Marco-Pallarés, “Neural correlates of specific musical anhedonia,” Proceedings of the National Academy of Sciences
113.46 (2016): E7337-E7345.

6 Whereas early adiaphoristic controversies are confined to ‘external’ religious ceremonies, including church music, later controversies
among the Lutherans concern a broader context of morality and culture, centring upon the moral legitimacy of operas specifically. The
changed notion of adiaphora eventually led to a new culture of education combined with ‘permissible’ musical entertainment. For further
discussions of the adiaphora controversy and of the changed meaning of adiaphora, from ecclesial to cultural, from liturgical to ethical, see
Joyce Irwin, Neither Voice nor Heart Alone: German Lutheran Theology of Music in the Ages of the Baroque (New York: Peter Lang, 1993).
71 Chronicles 16: 4-6; 16: 37-42; 28: 19 in the Old Testament describe temple worship accompanied by instrumental music. These are the
most frequently quoted biblical passages in modern apologetics for the use of music instruments in Christian worship. The New Testament
has no direct statement against instrumental music, but it is generally assumed that early Christianity did not admit the use of musical
instruments. Cf. Edward Foley, Foundations of Christian Music: The Music of Pre-Constantinian Christianity (New York: Liturgical Press,
1996), 22-3; John A. Smith, Music in Ancient Judaism and Early Christianity (New York: Routledge, 2011), esp. 169-74; James McKinnon,

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page16



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

“The Meaning of the Patristic Polemic against Musical Instruments,” Current Musicology 1 (1965): 69-82; Idem, (ed), Music in Early
Christian Literature (London: Cambridge University Press, 1987); Hughes Old, The Patristic Roots of Reformed Worship (Ziirich:
Theologischer Verlag, 1975; Eugene, OR: Wipf and Stock, 2023).

8 Etymologically, the word ‘psalm’ derived from the ‘psaltery’ (yaAtipiov; psalterion), the same kind of string instruments as the kithara and
the lyre. The difference is that while the kithara and the lyre make the sound from their lower parts, the psaltery do so from its upper parts,
being straight up and down. These were the musical instruments favoured by the church fathers, compared to the percussion and wind
instruments.

° Cf. Pliny the Younger, Epistolae ad Traianum, X. 96-7. Pliny the Younger (61 — ¢.113) served as an imperial magistrate under the Roman
emperor Trajan (98-117). Among the letters he sent to Trajan while he was governor of Pontus (111-113 CE), most famous in later centuries
are the two where Pliny describes his first encounter with Christians.

10 “Scripture [...] sets before us Christ alone as mediator, atoning sacrifice, high priest, and intercessor.”— Augsburg Confession, Article 21,
“Concerning the Cult of the Saints,” in The Book of Concord (New Translation): The Confessions of the Evangelical Lutheran Church, eds.
R. Kolb and T. Wengert, trans. C. Arand et al. (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2000), 59. Luther did not use the phrase “priesthood of all
believers,” but he presents a universal priesthood in Christendom in his 1520 7o the Christian Nobility of the German Nation, where he
claims that all baptized Christians are “priests” and “spiritual” in the sight of God: “..., we are all consecrated priests through Baptism,” as
St. Peter in 1 Peter 2[:9] says, “You are a royal priesthood and a priestly kingdom,” and Revelation [5:10], “Through your blood you have
made us into priests and kings.” (Martin Luther, Weimar Ausgabe, 6: 407).

1 “[From Article 5:] To obtain such (saving) faith God instituted the office of preaching, giving the gospel and the sacraments. Through
these, as through means, he gives the Holy Spirit who produces faith, where and when he wills, in those who hear the gospel ... [Article 14:]
Concerning church government it is taught that no one should publicly teach, preach, or administer the sacraments without a proper [public]
call.” Cf. Articles 5 and 14 of the Augsburg Confession in The Book of Concord: The Confessions of the Evangelical Lutheran Church
(Minneapolis, MN: Fortress Press, 2000), 40 and 47.

12 Johannes Reuchlin, In septem psalmos poenitentiales hebraicos interpretatio de uerbo ad uerbum, & super eisdem commentarioli sui, ad
discendum linguam hebraicam ex rudimentis (Tiibingen: Thomas Anshelm, 1512; 2n edn: Wittenberg: Klug, 1529).

13 See Martin Luther, Die Sieben puszpsalm mit deutscher auszlegung... (Wittenberg: Johannes Rhau-Grunenberg, 1517). This edition
includes a theological interpretation as well as a translation of the text. In his preface Luther referred to Reuchlin’s edition of the Seven
Psalms. See Ibid., fol. Ai; but in his revised edition of 1525, he no longer mentioned Reuchlin.

14 This edition was printed without Hebrew, unlike Reuchlin’s. Felix de Prato, Psalterium ex hebreo diligentissime ad verbum fere tralatum
Fratre Felice ordinis Heremitarum sancti Augustini... (Hagenau: Thomas Anshelm, 1522). The papal privilege, written by the pope’s
secretary, Pietro Bembo, was included in the print. In 1522, Reuchlin’s printer Anshelm reprinted Felix’s Psalter.

15 Johannes Potken, Psalterium in quatuor linguis Hebraea Graeca Chaldaea Latina (Cologne: Johannes Soter = Johann Heyl, 1518).

16 Cf. Hyun-Ah Kim, “Erasmus on I ad Corinthios 14. 15-19: The Erasmian Theology of Music and Its Legacy in Reformation England,” in
Authority Revisited: Towards Thomas More and Erasmus in 1516, eds. W. Frangois, V. Soen, A. Dupont and A. Robiglio (Turnhout: Brepols,
2021), 261-304.

17 Erasmus, Epistola contra pseudevangelicos (ASD IX-1: 306). Cf. Hyun-Ah Kim, “Erasmus on Sacred Music,” Reformation &
Renaissance Review 8.3 (2006): 277— 301, esp. at 287-88.

18 Hyun-Ah Kim, The Renaissance Ethics of Music: Singing, Contemplation and Musica Humana (London: Pickering & Chatto; Routledge,
2015), 1.

13 Cf. Hyun-Ah Kim, Music, Rhetoric and Christian Hebraism in Early Modern Europe: Reuchlin’s Reconstruction of the Modulata Recitatio
(Amsterdam: Amsterdam University Press, 2025).

20 For Reuchlin’s Latin translation of the whole letter entitled Athanasivs ad Marcellinum in librum Psalmorum Capnione interprete, see
Reuchlin, Athanasius in librum psalmorum nuper a loanne Reuchlin integre translatus, fols. Ci*— Eiiii". A Latin version of this letter by A.
Poliziano (1454-94) was issued prior to Reuchlin’s; but it was only a little fragment of the letter and had not been widely circulated by the
time Reuchlin decided to translate the letter.

21 Athanasius/Reuchlin, Biichlein iiber das haylig buch den Psalter, trans. Georg Spalatin (Augsburg: Sigmund Grimm, 1521).

22 For the modern edition of this letter of Athanasius (Epistola ad Marcellinum...), see Patrologiae cursus completus. Series Graeca, ed. J.P.
Migne, 161 vols. (Paris: J.P. Migne, 1857-1912), 27: 12-45.

23 Reuchlin, Athanasius in librum psalmorum, fol. Eii".

24 Cf. Kim, Music, Rhetoric and Christian Hebraism, esp. 200-11.

25 Dick Wursten, “From Pious Poems to Protestant Hymns: Cult, Culture and the Psalms of Clément Marot,” in Music and Religious
Education in Early Modern Europe: The Musical Edification of the Church, ed. Hyun-Ah Kim (Leiden: E.J. Brill, 2023), 143-68.

26 Cf. Tim Duguid, Metrical Psalmody in Print and Practice: English ‘Singing Psalms’ and Scottish ‘Psalm Buiks’, 15491650 (Aldershot:
Ashgate, 2014); Daniel Trocmé-Latter, The Singing of the Strasbourg Protestants, 1523—1541 (Burlington: Ashgate, 2015).

27 A key compiler of the tunes, Loys Bourgeois, presents a new system of solmisation instead of Guido’s method, by printing musical notes
joined with letter placed at the left side of each note, in his Le droict chemin de musique (1550), so as to teach literary musical amateurs how
to sing the Psalms. Le droict is among the first books of popular music instruction, directed toward the religious education of the laity
centring on the Bible.

28 For further discussion, see David R. M. Irving, “The Genevan Psalter in Eighteenth-Century Indonesia and Sri Lanka,” Eighteenth-Century
Music 11/2 (2014): 235-55.

2 On the reception of the Genevan Psalter in the Osman empire as well as in the Netherlands, Germany and England see Judith 1. Haug, Der
Genfer Psalter: In den Niederlanden, Deutschland, England und dem Osmanischen REICH (16. —18. Jahrhundert) (Tutzing: Verlegt bei
Hans Schneider, 2010), esp. 481-578.

30 It was only in 2009, celebrating the 500th anniversary of Calvin’s birth that the first Korean edition of the Genevan Psalter (1561) was
published. In the same year, a professional pianist who is a professor of the church music department at one of the most conservative
Presbyterian seminaries that are openly against the WCC as well as women’s ordination, had a special concert of her own compositions
themed with some of the Genevan tunes. Sung-Hee Joo, Z'8/S/ A/H 7} T 0f /3t I/ Of = HFZE&: Piano Variations on the Theme of
Calvin's Genevan Psalter (Seoul: CCM Herb, 2011).

31 One of the reasons for such enthusiasm for music in the Korean churches lies in the fundamentally positive view of music, rooted in
Confucianism that was the sovereign ideology of Joseon dynasty, the last and longest-lived imperial dynasty (1392—1910); music is regarded
as the supreme embodiment and expression of the Confucian ideal of harmony. Studies concerning the Confucian philosophy of music in

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page17



Lecture by Dr Hyun-Ah Kim | ECPCM |26 Sept. 2025

Western scholarship are still very limited. One of the best places to learn the Confucian notion of music is in the Analects (3.3, 3.20, 3.23,
3.25,7.13, 8.8, 8.15, 9.15). Also, cf. Ji Yue, “Confucius on Musical Education,” Nebula 5.1/5.2 (2008): 128-34; Chenyang Li, “The
Philosophy of Harmony in Classical Confucianism,” Philosophy Compass 3/3 (2008): 423-35; Idem, “The Confucian Ideal of Harmony,”
Philosophy East and West 56/4 (2006): 583—604.

32 In Paris in 1558, for four successive evenings, the Huguenots of ¢. 5000 met nearby the monastery of St Germain des Pres, to sing psalms,
in defying authorities. Cf. W. Stanford Reid, ‘The Battle Hymns of the Lord Calvinist Psalmody of the Sixteenth Century,’ Sixteenth Century
Essays and Studies 2 (1971): 36-54.

33 F. Bovet, Histoire du Psautier des Eglieses Reformees (Paris: Grassart, 1872), 53ff.

34 Theodor Dunkelgriin, “‘Neerlands Israel’: Political Theology, Christian Hebraism, Biblical Antiquarianism, and Historical Myth,” in Myth
in History, History in Myth, eds. Laura Cruz and Willem Frijhoff (Leiden: E.J. Brill, 2009), 201-36, at 218. Some of the earliest expressions
of the ‘Dutch Israel” idea occur in Marnix’s work such as his chronicle of the iconoclastic fury of 1566, one of the most important
contemporary histories of the revolt. Philippe Marnix van St. Aldegonde, Vraye narration et apologie des choses passées au Pays-Bas,
touchant le fait de la religion en I’an 1566 (s.1., 1567), Knuttel No. 150, cited by Phyllis Mack Crew, Calvinist Preaching and Iconoclasm in
the Netherlands: 1544—1569 (Cambridge: Cambridge University Press, 1978), 23.

35 “[When] you are suppressed and you suffer [from] heavy persecution / this book will keep your inner spirit in the strife// [When] you are
expelled from your own land by foreigners / this book, if you read it sincerely, will give you comfort// [When] you are much depressed by
loss / here, you will find a treasure that is given by the Son of God// Or when you are imprisoned in a block / here, you will receive
releasement from the Lord // When your heart is sick or wounded // here, you will find the master, who makes you healthy / When you are in
hunger, here you will enjoy food // God will pour over your thirsty heart with water// When your suffering is heavy, your heart will be
lightened here /when fear seizes you, your fear will surrender here// In short, there is no need, nor can suffering be so heavy // that it is not
healed and lightened here. . . .” Philips van Marnix, Het Boeck der Psalmen Dauids (Antwerp: Gillis van den Rade, 1580), fols. A3¥—A4".

36 Cf. Elizabeth Howe, The First English Actresses (Cambridge: Cambridge University Press, 1992); Jean . Marsden, Fatal Desire: Women,
Sexuality, and the English Stage, 1660—1720 (Ithaca, NY: Cornell University Press, 20006).

37 John Cotton, Singing of Psalmes a Gospel-ordinance,... (London: Printed for J.R. ... and H.A. ..., 1650).

38 Cotton, Singing of Psalmes a Gospel-ordinance, 42.

39 Martin Bucer, Gesangbuch darinn begriffen sind die aller fiirnemisten und besten psalmen, Geistliche lieder und Chorgeseng, aus dem
Wittenbergischen, Strassburgische und anderer Kirchengesangbiichlin ... (Strasbourg: J. Waldmiiller, 1541; facsim.,Stuttgart: Evangelisches
Vergalswerk Gmb. H., 1953). Only two copies of the 1541 Gesangbuch have survived to this day. See Bucer’s Foreword to the Strassburg
Gesangbuch (1541), in MBD vol. 7: 579-80.The Foreword to the Strasbourg Gesangbuch (1541) was translated by the American
Philosophical Society (No specific translator cited), which is in Charles Garside, Jr., The Origins of Calvin’s Theology of Music: 1536—1543
(Philadelphia, PA: American Philosophical Society, 1979).

40 Alexander Gordon, “Keach, Benjamin,” in Dictionary of National Biography (1885-1900), vol. 30: 254. It is said to have been the first
baptist church which introduced (about 1688) the practice of conjoint singing, which was condemned by the London general Baptist
association in 1689 as a ‘carnal formality’. Keach’s advocacy of congregational singing, and his issue of a collection of original hymns
(1691), caused a rupture in his church in Horsleydown.

41 Benjamin Keach, The breach repaired in God's worship, or, Singing of psalms, hymns, and spiritual songs, proved to be an holy ordinance
of Jesus Christ with an answer to all objections ... (London: Printed for the Author, and sold by John Hancock in Castle-Alley on the West
side of the Royal-Exchange,..., 1691).

42 Benjamin Keach, Spiritual melody, containing near three hundred sacred hymns.... (London: printed for John Hancock, in Castle-Alley,
near the Royal-Exchange in Cornhill, 1691).

43 Keach, The breach repaired in God's worship, or, Singing of psalms, hymns, and spiritual songs, 140-41.

4 Keach, The breach repaired in God's worship, 142. Five years later, Keach produced another hymnbook, which includens both the
canticles as well as his own hymns. Benjamin Keach, 4 feast of fat things full of marrow: containing several Scripture songs taken out of the
Old and New Testaments, with others composed by t[he author]: together [with oJne hundred of divine hymns, being the first century.

(London: Printed by B.H., 1696). Its second, revised edition was published in 1700, with a different title: Spiritual songs being the marrow of

Scripture in songs of praise to Almighty God from the Old and New Testament: with a hundred divine hymns on several occasions as now
practised in several congregations in and about London : with a table of contents / by Benjamin Keach, author of the war with the devil
(London: Printed for John Marshal ..., 1700).

45 See Issac Watts, “A Short Essay toward the Improvement of Psalmody; or, An Inquiry How the Psalms of David ought to be translated into
Christian Songs, and How Lawful and Necessary it is to compose other Hymns according to the clearer revelations of the Gospel, for the Use
of the Christian Church,” in The Works of Isaac Watts. ed. George Burder, 6 vols. (London: J. Barfield, 1810), vol. 4: 369-88. This essay was
included in Watts’s Hymns and Spiritual Songs, which consists of 3 books (vol. 4: 257-404).

46 For further discussion of Watt’s defence of free hymns, see Danielle Johnson, “Isaac Watts’s Hymnody as a Guide for the Passions,”
English Literature 5 (2018): 143-62.

47 The Psalms of Grace hymnal (Sun Balley, CA: GBI Publishing/The Master’s Seminary Press, 2022). Containing almost 750 pages, the
Psalms of Grace is filled with over 500 songs and metrical texts adapted from the Psalms. Each chapter begins with the Psalter text, using the
new Legacy Standard Version Bible, printed in poetic stanzas for congregational reading. Accompanying each of the 150 chapters are short
commentaries provided by the LSB translators, as well as adaptations of prayers taken from the 1595 Scottish Metrical Psalter.

4 Cf. https://www.liedboek.nl/uitgaven-overzicht-liedboek/psalmen-anders. This hymnal is an attempt to supplement the 270 Psalms in the
Dutch Hymnal 2013 (‘Zingen en bidden in huis en kerk’) with more sung Psalms. The 2013 hymnal shows similarities with Psalms for all
Seasons, edited by John Witvliet, which includes various musical traditions (Geneva, lona, Taizé, light music, children’s versions), from
sources reformed, catholic and evangelical.

4 For an important, if outdated, study of styles of worship, see Joanne Swenson, Linda Clark and Mark Stamm, How We Seek God Together:
Exploring Worship Style (Bethesda, MD: Alban Institute, 2001). This book is an outcome of a project on ‘Worship, Music, and Religious
Identity’ that explored the “style of the liturgical piety” of three congregations in and around Boston, to understand how a congregation’s
style—particularly in terms of its music and worship patterns—served as a manifestation of its Christian faith and identity.

Copyright © 2025 by Hyun-Ah Kim. The copyright of this lecture transcript rests with the author. No quotation from it should be published in any format,
including electronic and the Internet, without the author’s prior written consent.

Page18



