
Vortrag Pfarrer Wim van der Schee 
Inspirationstag Musik in die Kirche, Utrecht 27. Sep 2025 
 
TEIL 1 
 
Einleitung: Gottesdienst als Aufruf zur Bekehrung 
Zur Geschichte der Liturgie in der Tituskapelle Amsterdam gehört eine Geschichte über 
die Geschichte der Liturgie selbst. Darauf bin ich gestoßen, als ich 2005 dort als 
Zwischenprediger begann, was man heute als Interimsprediger bezeichnen würde. Die 
Standardordnung des Morgengottesdienstes war damals eine Variante dessen, was in 
evangelikalen Kreisen üblich ist. Der Gottesdienst beginnt mit einem umfangreichen 
Block musikalischer Anbetung, gefolgt von einer Kombination aus Bibellesung und 
Predigt, die mit einem Gebet und der Möglichkeit für Besucher, um Fürbitte zu bitten, 
endet. Als damals noch reformierter Junge fühlte ich mich dabei nicht wohl. Was mir 
auƯiel, war, dass eigentlich jeden Sonntag eine Predigt verlangt wurde, die zu großen 
Glaubensentscheidungen drängte, oder, in minimaler Form, eine Predigt, die so weit wie 
möglich in das tägliche Leben umsetzte, was Jesus von einem verlangt. Wie auch 
immer, nach der Predigt musste in irgendeiner Form eine Entscheidung getroƯen 
werden. Das gefiel mir nicht. Es fühlte sich an wie eine AuƯorderung zur Manipulation 
der Kirchgänger. Es wurde jedoch gesagt, dass dies nicht beabsichtigt sei. Grund genug 
also, einmal separat über den Aufbau der Gottesdienste nachzudenken. 
 
Reformierter Gottesdienstablauf: ein theologisches Programm 
Ein wenig Geschichtsunterricht brachte mich zu der Erkenntnis, dass das, was wir 
verwendeten, eigentlich eine methodistische Gottesdienstordnung war. Kirchgänger 
sind keine Gemeinde, sondern eine gemischte Gruppe von Individuen, die unabhängig 
von ihrer Glaubensgeschichte Gott noch besser kennenlernen, sich für ihn entscheiden 
und immer wieder Entscheidungen treƯen müssen, um ihre Beziehung zu Gott weiter zu 
vertiefen. Der wöchentliche Kirchgang hat diese Struktur, um dieses Bewusstsein zu 
verankern und diese Bewegung hin zu einem immer persönlicheren Glauben 
aufrechtzuerhalten. Was zunächst wie eine festgelegte Gottesdienstordnung erschien, 
entpuppte sich als ein theologisch aufgeladenes Projekt. 
 
Als ich von dort aus auf meine Herkunft zurückblickte, die reformierte 
Gottesdienstordnung oder -ordnungen, wie sie damals in den reformierten Kirchen 
vorgeschrieben waren, fiel mir auf, dass auch diese eine solche theologische Bedeutung 
haben. Lesung der Zehn Gebote, Sündenbekenntnis und Gnadenverkündigung, 
Schriftlesung und Predigt, gefolgt von Fürbitte und einem Dankeslied zum Abschluss – 
wenn man es mit einem Blick aus den Augenwinkeln betrachtet, erkennt man die 
berühmte Struktur des Heidelberger Katechismus: Elend, Erlösung und Dankbarkeit. 
Verschiebt man die Lesung der Zehn Gebote auf nach der Predigt, dann betont man die 
Dankbarkeit etwas mehr, aber das macht keinen wirklichen Unterschied. 
 
Eine Rückkehr zu einer solchen reformierten Ordnung erschien mir aus verschiedenen 
Gründen nicht wünschenswert. Aber auch wegen einer Variante der Erfahrung, die ich 
mit dieser methodistischen Gottesdienstordnung gemacht hatte: Auch hier spüre ich 
nicht den Raum der Schrift und die Vielfalt der Gemeinde. Wer jeden Sonntag Gebote 



hört, bleibt immer in einer Gebotsethik gefangen. Längst nicht jede Predigt spricht auf 
der Grundlage des Predigttextes eine Art erlösende Absolution aus. Dankbarkeit ist nicht 
Teil eines Gottesdienstes, sondern die Charakterisierung des Ganzen: Eucharistie. 
Außerdem bleibt man mit Elend, Erlösung und Dankbarkeit immer in der Struktur der 
individuellen Beichte gefangen, letztlich der Ursprung der Reformation, aber nie dazu 
gedacht, das ganze Leben mit Gott zu umfassen. 
 
Ökumenischer Gottesdienstablauf: Liturgie als lebendige Begegnung mit Gott 
Was mir inzwischen jedoch bewusst wurde, war die Erkenntnis, dass der gesamte 
Gottesdienst immer eine Geschichte darüber erzählt, was geschieht oder geschehen 
sollte, wenn Menschen dem lebendigen Gott begegnen. Das ist eine theologisch 
aufgeladene Geschichte, und man sollte sich dessen besser bewusst sein. Vielleicht 
spürt man diese Geschichte mehr, als man sie hört, ähnlich wie die tiefsten Töne der 
Orgel, aber sie ist da und beeinflusst das Erlebnis des Gottesdienstes. Ich verweise 
wieder auf meine Erfahrung als Prediger: die Ordnung verlangt eine bestimmte Art von 
Predigt, und das spüren die Menschen auch, wenn sie es nicht bewusst wahrnehmen. 
Wenn man eine andere Predigt hält, ruft das Verwirrung oder Enttäuschung hervor.  
 
In dem Liturgieprojekt, das seit 2006 in der Tituskapelle läuft, haben wir uns daher auf 
die Struktur der ökumenischen Liturgie zurückbesonnen: die vier Schritte des 
Zusammenkommens, Zuhörens, Genährtwerdens und Gesegnetwerdens. Da wir 
damals noch an der Sünde des Protestantismus teilhatten und nicht in jedem 
Gottesdienst das Abendmahl feierten, erhielt der dritte Teil eine andere Ausprägung: die 
einer Reaktion auf oder einer Ausarbeitung der Kombination aus Bibelstelle und Predigt. 
Es konnte Anbetung sein, nachdem wir gesehen hatten, wie groß Gott ist, oder Demut, 
oder Ermahnung, oder Ermutigung, nachdem wir uns selbst gesehen hatten, oder etwas 
ganz anderes, je nachdem, was gerade passte, abgeschlossen mit dem Dank- und 
Fürbittgebet. Ein zusätzlicher Vorteil war, dass wir dadurch mehr Raum für Variationen in 
Musikstilen und Liedern hatten. Aber darauf komme ich später noch zurück. 
 
Auch hier gilt, dass wir mit dieser Ordnung eine theologisch aufgeladene Geschichte 
erzählen. Die Geschichte des Volkes Gottes, das an der einen Liturgie im Himmel und 
auf Erden teilnimmt, das sich beim himmlischen Jerusalem im Raum der Schöpfung 
versammelt und das Raum bietet für alle Variationen des Menschseins, des 
Glaubensweges und des Lebensweges und für die Breite des Wortes des Lebendigen. 
Durch die Variation des ersten Teils der Liturgie in Kombination mit dem dritten Teil kann 
Raum für Unterschiede in der Spiritualität der Gemeinde geschaƯen werden, während 
die feste Struktur die Botschaft vermittelt: in dieser Vielfalt gehören wir zusammen in der 
einen Kirche. Und darum ging es. 
 
Kurz gesagt, es gehört zur Geschichte der Liturgie in der Tituskapelle, dass die Liturgie im 
Sinne der Ordnung des gesamten Gottesdienstes auch eine eigene Geschichte über die 
Begegnung zwischen Gott und den Menschen erzählt. Es lohnt sich, auf diese tiefen 
Töne in der liturgischen Musik zu achten. Dann lernt man vielleicht, mit ihnen im heiligen 
Spiel zu spielen. 
  



TEIL 2 
 
Die Wechselwirkung zwischen die Spiritualität und die Liturgie der Gemeinde 
Bei diesem zweiten Textblock können Sie sich vorstellen, dass neben mir auf einem 
Tisch etwas hinter mir die große Trophäe der Liturgen steht. Ich meine natürlich die 
berühmte Regel „lex orandi lex credendi“. Das Gesetz der betenden Liturgie ist das 
Gesetz des Glaubens, in umständlichem Deutsch. Wir lassen die Bücher, die darüber 
geschrieben wurden, jetzt geschlossen. Wichtig ist meiner Meinung nach die 
Gesetzmäßigkeit, dass das, was in den Gottesdiensten geschieht, immer prägend für 
den Glauben der Kirchgänger ist und dass umgekehrt das, was in den Gottesdiensten 
geschieht, immer Ausdruck des geprägten Glaubens der Kirchgänger ist. Es gibt eine 
langsam lebende Wechselwirkung zwischen Spiritualität und Liturgie einer Gemeinde. 
 
Was ich dabei in Amsterdam vor allem gelernt habe, ist, dass dies nicht nur für die Texte 
im Gottesdienst gilt, sondern auch für die Musik. Diese Erkenntnis kam im Laufe der 
Jahre ganz von selbst. Und es ergab sich aus der ersten Konsequenz, die wir mit dem 
Gottesdienstteam aus der Regel „lex orandi lex credendi“ gezogen haben: In einer 
vielfältigen Gemeinde mit ausgeprägten jungen Menschen aus allen Regionen des 
Landes und mittlerweile auch weit darüber hinaus passt nur ein breites Liedrepertoire, 
sozusagen aus dem Schatz der Kirche der Jahrhunderte. Wurden zunächst vor allem 
Lieder von „Opwekking“ (übers.: „Wiederbelebung“) gesungen, probierten wir nun alles 
Mögliche aus, darunter auch den immer präsenten Genfer Psalm, von dem Roeland 
soeben sprach. Im Laufe der Jahre entstand die bereits erwähnte riesige Datenbank mit 
Liedarrangements.  
 
Angesichts der Situation – nur Unterhaltungsmusik von verschiedenen Bands – 
bedeutete dies viel Arbeit für die Musiker: arrangieren, ausprobieren, anpassen und so 
weiter. Für mich als Pastor bedeutete dies vor allem viel Beratung. Passt ein Lied gut an 
diese Stelle im Gottesdienst? Gibt es genügend textliche und musikalische Vielfalt? Wie 
verbinden sich Lieder miteinander und mit anderen Elementen im Gottesdienst? Gibt es 
davon ein Arrangement? Kann es noch erstellt werden? Endlos. Ich kann mich nicht 
erinnern, jemals in Amsterdam eine Liturgie allein erstellt zu haben. 
 
Was in all diesen Gesprächen auch deutlich wurde, war, dass nicht alle Jugendlichen 
„Opwekking“ mögen. Während ich von Texten wie „Glauben ist schön, Jesus lieben ist 
toll, und dann wird alles gut, denn Gott ist groß“ nur Widerstand in mir spürte, 
interessierte das meine Gesprächspartner nicht sonderlich. Sie spürten Widerstand in 
sich bei glatter Musik und machten lieber etwas anderes. Und das war auch möglich. 
Eine Zeit lang bekamen Psalmen, Kirchenlieder und geistliche Lieder einen Jazz-
Anstrich. Später kamen Blues, Folk, Alternative Rock, Singer-Songwriter und sicher noch 
einiges mehr hinzu. Musikalische Details können Sie später bei Roeland erfragen. Das 
ist nicht mein Fachgebiet. 
 
Musikalische Stile als „Sprachen“ des Glaubens 
Was mir jedoch immer mehr auƯällt, ist, dass Musikstile auch Sprachen sind, in denen 
man als Musiker seinen eigenen Glauben und seine Lebenseinstellung zum Ausdruck 
bringt. Das Leben ist nicht glatt und harmonisch. Es hat seine eigenen widerspenstigen 



Rhythmen und Blue Notes. Wenn diese in der Musik in der Kirche wiederkehren, trägt 
das auch zur Regel „lex orandi lex credendi“ bei. Dadurch erhält man ein reichhaltigeres 
emotionales Spektrum im Gottesdienst und auf Dauer auch in der Spiritualität der 
Gemeinde. Das beginnt mit scheinbaren Kleinigkeiten, wie zum Beispiel, dass es etwas 
mit den Menschen macht, wenn sie einen bekannten Psalm oder ein bekanntes Lied 
oder ein anderes neues Lied in einer Musik hören, die sie kennen und selbst gerne 
hören. Aber es geht noch viel weiter. „Pastor, ich habe zum ersten Mal wirklich einen 
Psalm mitgesungen“ – das gehörte zu den normalerweise schweigsamen Teenagern in 
der Zeit, als „Psalmen voor nu“ (übers.: „Psalmen für Jetzt“) in den Kirchen 
herumgereicht wurde. Ich habe es auch in Amsterdam gehört und öfter still beobachtet. 
 
Da ich gerade vom Sehen spreche, möchte ich mit einer in vielerlei Hinsicht 
symbolischen Erfahrung schließen. Wir sangen stehend das Glaubensbekenntnis zur 
Melodie von Straßburg 1525. Ich dachte nur an Roeland mit seiner Gitarre. Lange bevor 
wir zum Heiligen Geist kamen, sah ich Kinder, die sich im Takt der Gitarre bewegten, und 
ein paar Erwachsene, die auch nicht ganz still hielten. Und das bei einer Melodie, die ich 
bis dahin nur als außerordentlich langweilig kannte. Hinterher denkt man noch einmal 
darüber nach. 
 
Was gute Unterhaltungsmusik, unabhängig vom Substil, fast automatisch in einen 
Gottesdienst bringt, ist Dynamik, Rhythmus, Takt, Bewegung. Natürlich kann das auch 
auf viele andere Arten geschehen. Um es mit Lied 98c aus dem Liederbuch 2013 zu 
sagen: „Berge können es, und Meere, und Menschen: schwingen zu Ehren des Herrn.“ 
Aber in der Tituskapelle kam es fast automatisch mit der Musik. Alles wird dadurch 
leichter, beweglicher, dynamischer, auch die Art zu glauben, zu leben. Wenn die „lex 
orandi“ einen ShuƯle oder Swing hat, bekommt die „lex credendi“ das auch. Und wenn 
der Gott von immer mehr, als man denkt, sich auch als der Gott von immer mehr Musik, 
als man denkt, erweist, verlässt man die Kirche ganz von selbst mit einem kleinen 
Hüpfer, gesandt und gesegnet. 


