Vortrag Pfarrer Wim van der Schee
Inspirationstag Musik in die Kirche, Utrecht 27. Sep 2025

TEIL1

Einleitung: Gottesdienst als Aufruf zur Bekehrung

Zur Geschichte der Liturgie in der Tituskapelle Amsterdam gehort eine Geschichte Uber
die Geschichte der Liturgie selbst. Darauf bin ich gestoBen, als ich 2005 dort als
Zwischenprediger begann, was man heute als Interimsprediger bezeichnen wurde. Die
Standardordnung des Morgengottesdienstes war damals eine Variante dessen, was in
evangelikalen Kreisen Ublich ist. Der Gottesdienst beginnt mit einem umfangreichen
Block musikalischer Anbetung, gefolgt von einer Kombination aus Bibellesung und
Predigt, die mit einem Gebet und der Méglichkeit fir Besucher, um Furbitte zu bitten,
endet. Als damals noch reformierter Junge fuhlte ich mich dabei nicht wohl. Was mir
auffiel, war, dass eigentlich jeden Sonntag eine Predigt verlangt wurde, die zu groBen
Glaubensentscheidungen drangte, oder, in minimaler Form, eine Predigt, die so weit wie
moglich in das tagliche Leben umsetzte, was Jesus von einem verlangt. Wie auch
immer, nach der Predigt musste in irgendeiner Form eine Entscheidung getroffen
werden. Das gefiel mir nicht. Es fuhlte sich an wie eine Aufforderung zur Manipulation
der Kirchganger. Es wurde jedoch gesagt, dass dies nicht beabsichtigt sei. Grund genug
also, einmal separat Uber den Aufbau der Gottesdienste nachzudenken.

Reformierter Gottesdienstablauf: ein theologisches Programm

Ein wenig Geschichtsunterricht brachte mich zu der Erkenntnis, dass das, was wir
verwendeten, eigentlich eine methodistische Gottesdienstordnung war. Kirchganger
sind keine Gemeinde, sondern eine gemischte Gruppe von Individuen, die unabhangig
von ihrer Glaubensgeschichte Gott noch besser kennenlernen, sich fur ihn entscheiden
und immer wieder Entscheidungen treffen missen, um ihre Beziehung zu Gott weiter zu
vertiefen. Der wochentliche Kirchgang hat diese Struktur, um dieses Bewusstsein zu
verankern und diese Bewegung hin zu einem immer personlicheren Glauben
aufrechtzuerhalten. Was zunachst wie eine festgelegte Gottesdienstordnung erschien,
entpuppte sich als ein theologisch aufgeladenes Projekt.

Als ich von dort aus auf meine Herkunft zurtickblickte, die reformierte
Gottesdienstordnung oder -ordnungen, wie sie damals in den reformierten Kirchen
vorgeschrieben waren, fiel mir auf, dass auch diese eine solche theologische Bedeutung
haben. Lesung der Zehn Gebote, Sindenbekenntnis und Gnadenverkindigung,
Schriftlesung und Predigt, gefolgt von Furbitte und einem Dankeslied zum Abschluss —
wenn man es mit einem Blick aus den Augenwinkeln betrachtet, erkennt man die
beruhmte Struktur des Heidelberger Katechismus: Elend, Erldsung und Dankbarkeit.
Verschiebt man die Lesung der Zehn Gebote auf nach der Predigt, dann betont man die
Dankbarkeit etwas mehr, aber das macht keinen wirklichen Unterschied.

Eine Ruckkehr zu einer solchen reformierten Ordnung erschien mir aus verschiedenen
Grunden nicht winschenswert. Aber auch wegen einer Variante der Erfahrung, die ich
mit dieser methodistischen Gottesdienstordnung gemacht hatte: Auch hier spure ich
nicht den Raum der Schrift und die Vielfalt der Gemeinde. Wer jeden Sonntag Gebote



hort, bleibt immer in einer Gebotsethik gefangen. Langst nicht jede Predigt spricht auf
der Grundlage des Predigttextes eine Art erldsende Absolution aus. Dankbarkeit ist nicht
Teil eines Gottesdienstes, sondern die Charakterisierung des Ganzen: Eucharistie.
AuBerdem bleibt man mit Elend, Erlosung und Dankbarkeit immer in der Struktur der
individuellen Beichte gefangen, letztlich der Ursprung der Reformation, aber nie dazu
gedacht, das ganze Leben mit Gott zu umfassen.

Okumenischer Gottesdienstablauf: Liturgie als lebendige Begegnung mit Gott
Was mir inzwischen jedoch bewusst wurde, war die Erkenntnis, dass der gesamte
Gottesdienstimmer eine Geschichte daruber erzahlt, was geschieht oder geschehen
sollte, wenn Menschen dem lebendigen Gott begegnen. Das ist eine theologisch
aufgeladene Geschichte, und man sollte sich dessen besser bewusst sein. Vielleicht
spurt man diese Geschichte mehr, als man sie hort, ahnlich wie die tiefsten Tone der
Orgel, aber sie ist da und beeinflusst das Erlebnis des Gottesdienstes. Ich verweise
wieder auf meine Erfahrung als Prediger: die Ordnung verlangt eine bestimmte Art von
Predigt, und das spuren die Menschen auch, wenn sie es nicht bewusst wahrnehmen.
Wenn man eine andere Predigt halt, ruft das Verwirrung oder Enttauschung hervor.

In dem Liturgieprojekt, das seit 2006 in der Tituskapelle lauft, haben wir uns daher auf
die Struktur der 6kumenischen Liturgie zurlickbesonnen: die vier Schritte des
Zusammenkommens, Zuhorens, Genahrtwerdens und Gesegnetwerdens. Da wir
damals noch an der Sunde des Protestantismus teilhatten und nicht in jedem
Gottesdienst das Abendmabhl feierten, erhielt der dritte Teil eine andere Auspragung: die
einer Reaktion auf oder einer Ausarbeitung der Kombination aus Bibelstelle und Predigt.
Es konnte Anbetung sein, nachdem wir gesehen hatten, wie groB Gott ist, oder Demut,
oder Ermahnung, oder Ermutigung, nachdem wir uns selbst gesehen hatten, oder etwas
ganz anderes, je nachdem, was gerade passte, abgeschlossen mit dem Dank- und
Furbittgebet. Ein zusatzlicher Vorteil war, dass wir dadurch mehr Raum flr Variationen in
Musikstilen und Liedern hatten. Aber darauf komme ich spater noch zurtck.

Auch hier gilt, dass wir mit dieser Ordnung eine theologisch aufgeladene Geschichte
erzahlen. Die Geschichte des Volkes Gottes, das an der einen Liturgie im Himmel und
auf Erden teilnimmt, das sich beim himmlischen Jerusalem im Raum der Schépfung
versammelt und das Raum bietet flir alle Variationen des Menschseins, des
Glaubensweges und des Lebensweges und flr die Breite des Wortes des Lebendigen.
Durch die Variation des ersten Teils der Liturgie in Kombination mit dem dritten Teil kann
Raum fur Unterschiede in der Spiritualitat der Gemeinde geschaffen werden, wahrend
die feste Struktur die Botschaft vermittelt: in dieser Vielfalt gehoren wir zusammen in der
einen Kirche. Und darum ging es.

Kurz gesagt, es gehort zur Geschichte der Liturgie in der Tituskapelle, dass die Liturgie im
Sinne der Ordnung des gesamten Gottesdienstes auch eine eigene Geschichte uber die
Begegnung zwischen Gott und den Menschen erzahlt. Es lohnt sich, auf diese tiefen
Tone in der liturgischen Musik zu achten. Dann lernt man vielleicht, mit ihnen im heiligen
Spiel zu spielen.



TEIL 2

Die Wechselwirkung zwischen die Spiritualitat und die Liturgie der Gemeinde

Bei diesem zweiten Textblock kdnnen Sie sich vorstellen, dass neben mir auf einem
Tisch etwas hinter mir die groBe Trophée der Liturgen steht. Ich meine naturlich die
beruhmte Regel ,lex orandi lex credendi. Das Gesetz der betenden Liturgie ist das
Gesetz des Glaubens, in umstandlichem Deutsch. Wir lassen die Blicher, die dartber
geschrieben wurden, jetzt geschlossen. Wichtig ist meiner Meinung nach die
GesetzmaBigkeit, dass das, was in den Gottesdiensten geschieht, immer pragend fur
den Glauben der Kirchganger ist und dass umgekehrt das, was in den Gottesdiensten
geschieht, immer Ausdruck des gepragten Glaubens der Kirchganger ist. Es gibt eine
langsam lebende Wechselwirkung zwischen Spiritualitat und Liturgie einer Gemeinde.

Was ich dabei in Amsterdam vor allem gelernt habe, ist, dass dies nicht nur fUr die Texte
im Gottesdienst gilt, sondern auch fiur die Musik. Diese Erkenntnis kam im Laufe der
Jahre ganz von selbst. Und es ergab sich aus der ersten Konsequenz, die wir mit dem
Gottesdienstteam aus der Regel ,,lex orandi lex credendi“ gezogen haben: In einer
vielfaltigen Gemeinde mit ausgepragten jungen Menschen aus allen Regionen des
Landes und mittlerweile auch weit darlber hinaus passt nur ein breites Liedrepertoire,
sozusagen aus dem Schatz der Kirche der Jahrhunderte. Wurden zunachst vor allem
Lieder von ,,Opwekking“ (Ubers.: ,Wiederbelebung®) gesungen, probierten wir nun alles
Mogliche aus, darunter auch den immer prasenten Genfer Psalm, von dem Roeland
soeben sprach. Im Laufe der Jahre entstand die bereits erwahnte riesige Datenbank mit
Liedarrangements.

Angesichts der Situation — nur Unterhaltungsmusik von verschiedenen Bands —
bedeutete dies viel Arbeit fur die Musiker: arrangieren, ausprobieren, anpassen und so
weiter. FUr mich als Pastor bedeutete dies vor allem viel Beratung. Passt ein Lied gut an
diese Stelle im Gottesdienst? Gibt es genuligend textliche und musikalische Vielfalt? Wie
verbinden sich Lieder miteinander und mit anderen Elementen im Gottesdienst? Gibt es
davon ein Arrangement? Kann es noch erstellt werden? Endlos. Ich kann mich nicht
erinnern, jemals in Amsterdam eine Liturgie allein erstellt zu haben.

Was in all diesen Gesprachen auch deutlich wurde, war, dass nicht alle Jugendlichen
»Opwekking“ mégen. Wahrend ich von Texten wie ,,Glauben ist schon, Jesus lieben ist
toll, und dann wird alles gut, denn Gottist groB“ nur Widerstand in mir splrte,
interessierte das meine Gesprachspartner nicht sonderlich. Sie spurten Widerstand in
sich bei glatter Musik und machten lieber etwas anderes. Und das war auch moglich.
Eine Zeit lang bekamen Psalmen, Kirchenlieder und geistliche Lieder einen Jazz-
Anstrich. Spater kamen Blues, Folk, Alternative Rock, Singer-Songwriter und sicher noch
einiges mehr hinzu. Musikalische Details konnen Sie spater bei Roeland erfragen. Das
ist nicht mein Fachgebiet.

Musikalische Stile als ,,Sprachen“ des Glaubens

Was mir jedoch immer mehr auffallt, ist, dass Musikstile auch Sprachen sind, in denen
man als Musiker seinen eigenen Glauben und seine Lebenseinstellung zum Ausdruck
bringt. Das Leben ist nicht glatt und harmonisch. Es hat seine eigenen widerspenstigen



Rhythmen und Blue Notes. Wenn diese in der Musik in der Kirche wiederkehren, tragt
das auch zur Regel ,,lex orandi lex credendi“ bei. Dadurch erhalt man ein reichhaltigeres
emotionales Spektrum im Gottesdienst und auf Dauer auch in der Spiritualitat der
Gemeinde. Das beginnt mit scheinbaren Kleinigkeiten, wie zum Beispiel, dass es etwas
mit den Menschen macht, wenn sie einen bekannten Psalm oder ein bekanntes Lied
oder ein anderes neues Lied in einer Musik héren, die sie kennen und selbst gerne
horen. Aber es geht noch viel weiter. ,,Pastor, ich habe zum ersten Mal wirklich einen
Psalm mitgesungen® — das gehdrte zu den normalerweise schweigsamen Teenagern in
der Zeit, als ,Psalmen voor nu“ (Ubers.: ,Psalmen flr Jetzt“) in den Kirchen
herumgereicht wurde. Ich habe es auch in Amsterdam gehort und ofter still beobachtet.

Daich gerade vom Sehen spreche, mochte ich mit einer in vielerlei Hinsicht
symbolischen Erfahrung schlieBen. Wir sangen stehend das Glaubensbekenntnis zur
Melodie von StraBburg 1525. Ich dachte nur an Roeland mit seiner Gitarre. Lange bevor
wir zum Heiligen Geist kamen, sah ich Kinder, die sich im Takt der Gitarre bewegten, und
ein paar Erwachsene, die auch nicht ganz still hielten. Und das bei einer Melodie, die ich
bis dahin nur als auBerordentlich langweilig kannte. Hinterher denkt man noch einmal
darUber nach.

Was gute Unterhaltungsmusik, unabhangig vom Substil, fast automatisch in einen
Gottesdienst bringt, ist Dynamik, Rhythmus, Takt, Bewegung. Naturlich kann das auch
auf viele andere Arten geschehen. Um es mit Lied 98c aus dem Liederbuch 2013 zu
sagen: ,,Berge konnen es, und Meere, und Menschen: schwingen zu Ehren des Herrn.“
Aber in der Tituskapelle kam es fast automatisch mit der Musik. Alles wird dadurch
leichter, beweglicher, dynamischer, auch die Art zu glauben, zu leben. Wenn die ,,lex
orandi® einen Shuffle oder Swing hat, bekommt die ,,lex credendi“ das auch. Und wenn
der Gott von immer mehr, als man denkt, sich auch als der Gott von immer mehr Musik,
als man denkt, erweist, verlasst man die Kirche ganz von selbst mit einem kleinen
Hupfer, gesandt und gesegnet.



