Sing after God a new song

Ritual-musical appropriations of Psalms in contemporary Dutch and Flemish culture

Introduction

You have attempted to conceive performances of
Psalms that are musically and ritually suited to
today's world. Undoubtedly, liturgical traditions
resonate in this — aspects reminiscent of church
ritual (repertoire, performance locations, role of
the audience). | have researched four examples of
‘psalm singing’ to which the same applies: on the
one hand (partly) outside liturgical ritual, on the
other hand clearly related to it.!

My research question was: How to understand
ritual-musical appropriations of Psalms in
contemporary Dutch and Flemish culture, against
the background of the transfer and transformation
of religion, and how to evaluate these ritual-musical
appropriations?

| will not go into too much detail on the research
question. As you can see, one of the key concepts
is the “ritual-musical appropriations of Psalms”.
That is to say: the migration of psalmody to
domains other than strictly liturgical ones, which |
researched with a focus on ritual and musical
aspects. | examined four cases that | was able to
observe, so that | could experience and interpret
the ritual and musical aspects myself. | also
interviewed various people involved and studied
texts from programme booklets, recitals and
promotional material relating to the performances.

Another important element in the research
question is the “transfer and transformation of
religion”. In Dutch and Flemish culture, religious
practices are changing: for example, they are
shifting from repeated religious practices within
communities to events in an individualised network
society. This culture is also highly secularised,
although traces of the Christian past are still clearly
present, with Protestantism more prominent in the
Netherlands and Roman Catholicism more
prominent in Flanders.

First, | will introduce the four cases. Then | will
discuss the cultural trends that the appropriations
fit into, and the ways in which appropriators are
challenged by traditions of psalmody. They take the
psalms and adapt them to fit their worldviews and

Einleitung

Sie haben versucht, Auffiihrungen von Psalmen zu
konzipieren, die musikalisch und rituell zur heutigen Welt
passen. Zweifellos schwingen dabei liturgische Traditionen
mit — Aspekte, die an kirchliche Rituale erinnern
(Repertoire, Auffihrungsorte, Rolle des Publikums). Ich
habe vier Beispiele fur ,,Psalmengesang” untersucht, auf die
dasselbe zutrifft: einerseits (teilweise) auBerhalb des
liturgischen Rituals, andererseits eindeutig damit
verbunden.2

Meine Forschungsfrage lautete: Wie lassen sich rituell-
musikalische Aneignungen von Psalmen in der
zeitgenossischen niederlandischen und flamischen Kultur vor
dem Hintergrund des Transfers und Wandels von Religion
verstehen, und wie lassen sich diese rituell-musikalischen
Aneignungen bewerten?

Ich werde nicht zu sehr ins Detail gehen, was die
Forschungsfrage angeht. Wie Sie sehen konnen, ist eines der
Schlusselkonzepte die ,,rituelle und musikalische Aneignung
von Psalmen”. Das heiBt: die Migration der Psalmengesinge
in andere Bereiche als die streng liturgischen, die ich mit
Schwerpunkt auf rituellen und musikalischen Aspekten
untersucht habe. Ich habe vier Fille untersucht, die ich
beobachten konnte, um die rituellen und musikalischen
Aspekte selbst zu erleben und zu interpretieren. AuBerdem
habe ich verschiedene Beteiligte interviewt und Texte aus
Programmbheften, Rezitationen und Werbematerialien zu
den Auffuhrungen studiert.

Ein weiteres wichtiges Element der Forschungsfrage ist der
,» 1 ransfer und Wandel der Religion”. In der
niederlandischen und flamischen Kultur verandern sich
religiose Praktiken: So verlagern sie sich beispielsweise von
wiederholten religiosen Praktiken innerhalb von
Gemeinschaften hin zu Ereignissen in einer individualisierten
Netzwerkgesellschaft. Diese Kultur ist auch stark
sakularisiert, obwohl Spuren der christlichen Vergangenheit
noch deutlich vorhanden sind, wobei der Protestantismus in
den Niederlanden und der romische Katholizismus in
Flandern starker ausgepragt sind.

Zunachst werde ich die vier Fille vorstellen. AnschlieBend
werde ich die kulturellen Trends diskutieren, in die sich die
Aneignungen einfiigen, sowie die Herausforderungen, denen
sich die Aneignenden durch die Tradition der Aneignung
von Psalmengesang gegenuibersehen. Sie nehmen die

' My thesis is available in open access: https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-

god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf.

2 Meine Dissertation ist frei zuginglich: https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-

god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf.



https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf
https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf
https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf
https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf

ideals, while at the same time experiencing that
they are challenged/invited to engage with psalms
in a certain way — a way they had not anticipated. |
will discuss all of this. In between, | will ask you
several times whether my research results
resonate with what you have done in the
workshop.

Four research cases

Festival 150 Psalms

Festival 150 Psalms was organised by the
Netherlands Chamber Choir as part of the Utrecht
Early Music Festival.? They collaborated with the
Tallis Scholars, Norwegian Soloists Choir and
Trinity Wall Street Choir. All 150 psalms were
performed in twelve concerts, each psalm set to
music by a different composer from a variety of
periods and styles (including commissioned
compositions). These were |2 thematic concerts
with themes such as “suffering”, “justice” and
“celebration of life”. The concerts were introduced
by well-known Dutch intellectuals, and there were
lectures by historian Tom Holland and philosopher
Michael Ignatieff. The festival was inspired by the
monastic Liturgy of the Hours (Divine Office), but
here all the psalms were performed in just one
weekend. There was also an exhibition linking the
psalms to suffering and humanity in today's world.
Emphasis was placed on beauty, tranquillity, the
current relevance of the texts and connection with
previous generations.

Psalm 151

Psalm |51 was a project by composer Boudewijn
Tarenskeen, in collaboration with the professional
choir Cappella Amsterdam and various well-known
poets and authors.> The composer had asked these
authors to write a “new psalm”. He then turned
this into a long composition for singers and organ,
to be performed in concert halls and churches. The
music was complex and challenging to perform.
The lyrics, music and performance emphasised
authenticity and individual autonomy (no
homogeneous choral sound, deconstruction of the
classical choral performance), with humour and
irony. A critique of bourgeois, ecclesiastical psalm
singing, with a touch of nostalgia at the same time.

Poesia Divina
Poesia Divina also involved poets in writing new
psalms.” These poets also came from very diverse

Psalmen und passen sie an ihre Weltanschauungen und
Ideale an, wahrend sie gleichzeitig erfahren, dass sie
herausgefordert/eingeladen sind, sich auf eine bestimmte
Weise mit den Psalmen auseinanderzusetzen — eine Weise,
die sie nicht erwartet hatten. All dies werde ich diskutieren.
Zwischendurch werde ich Sie mehrmals fragen, ob meine
Forschungsergebnisse mit dem ubereinstimmen, was Sie im
Workshop gemacht haben.

Vier Forschungsfille

Festival 150 Psalms

Das Festival ,,150 Psalms‘ wurde vom Niederlandischen
Kammerchor im Rahmen des Utrecht Early Music Festival
organisiert.# Dabei arbeitete er mit den Tallis Scholars, dem
Norwegian Soloists Choir und dem Trinity Wall Street
Choir zusammen. Alle 150 Psalmen wurden in zwolf
Konzerten aufgefiihrt, wobei jeder Psalm von einem anderen
Komponisten aus verschiedenen Epochen und Stilrichtungen
vertont wurde (darunter auch Auftragswerke). Es gab 12
thematische Konzerte mit Themen wie ,,Leiden”,
,Gerechtigkeit” und ,,Feier des Lebens”. Die Konzerte
wurden von bekannten niederlandischen Intellektuellen
vorgestellt, mit Vortragen des Historikers Tom Holland und
des Philosophen Michael Ignatieff. Das Festival war von der
Liturgie der Stunden in Klostern inspiriert, aber hier wurden
alle Psalmen an nur einem Wochenende aufgefiihrt. Es gab
auch eine Ausstellung, die die Psalmen mit dem Leiden und
der Menschlichkeit in der heutigen Welt in Verbindung
brachte. Der Schwerpunkt lag auf Schonheit, Ruhe, der
aktuellen Relevanz der Texte und der Verbindung zu
friiheren Generationen.

Psalm 151

Psalm I51 war ein Projekt des Komponisten Boudewijn
Tarenskeen in Zusammenarbeit mit dem professionellen
Chor Cappella Amsterdam und verschiedenen bekannten
Dichtern und Autoren.t Der Komponist hatte diese
Autoren gebeten, einen ,,neuen Psalm* zu schreiben. Daraus
schuf er eine lange Komposition fiir Sanger und Orgel, die in
Konzertsilen und Kirchen aufgefiihrt werden sollte. Die
Musik war komplex und anspruchsvoll zu spielen. Text,
Musik und Auffihrung betonten Authentizitat und
individuelle Autonomie (kein homogener Chorklang,
Dekonstruktion der klassischen Chorauffiihrung) mit
Humor und Ironie. Eine Kritik am biirgerlichen, kirchlichen
Psalmengesang, gleichzeitig aber auch mit einem Hauch von
Nostalgie.

Poesia Divina
Poesia Divina bezog auch Dichter in das Verfassen neuer
Psalmen ein.8 Auch diese Dichter hatten sehr

3 For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-4/ and https://henkvogel.com/antiphon-7/.

* Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-4/ und https://henkvogel.com/antiphon-7/.

5 For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-3/.

® Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-3/.

" For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-5/.

8 Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-5/.

2


https://henkvogel.com/antiphon-4/
https://henkvogel.com/antiphon-7/
https://henkvogel.com/antiphon-4/
https://henkvogel.com/antiphon-7/
https://henkvogel.com/antiphon-3/
https://henkvogel.com/antiphon-3/
https://henkvogel.com/antiphon-5/
https://henkvogel.com/antiphon-5/

backgrounds: atheist, Christian, Muslim, with
different ethnic backgrounds. The poets recited
their psalms themselves in churches, theatres,
libraries and a monastery. Poesia Divina was part
of the Musica Divina music festival, an annual
festival in Flanders featuring sacred music.

Collective psalmody with “Genemuider
Bovenstem”

Collective psalmody with Genemuider Bovenstem
is communal singing as practised in strictly-
Reformed churches, but in multiple voices.? The
Genevan melody is sung in unison and very slowly,
but for certain verses a second group (mainly men)
sings a descant. The practitioners have had this
practice registered as intangible cultural heritage in
order to preserve it for the future. The
practitioners experience this as “recognition” of
their practice in a secular culture. The emphasis
here is on local culture and local pride. The
performance is a immersive collective experience.
This practice is performed on Sunday mornings in
various churches, but at communal singing events
in larger monumental churches, enthusiasts from
different denominations come together. They
experience this as an ecumenical connection.

Five relevant characteristics of
contemporary Dutch and Flemish culture!!
In all four examples, psalmody goes beyond the
confines of church liturgy, with organisers and
artists seeking to connect with contemporary
culture. | have identified five characteristics of
contemporary, late modern, post-Christian Dutch
and Flemish culture that these appropriations
reflect.

Expressive individualism

Psalms appear to fit in with what philosophers and
sociologists have called “expressive individualism in
late modernity”. Late modern culture is
characterised by an emphasis on individual
authenticity: individuals engage in self-examination
and self-expression in order to discover and
construct their individual identities. Psalms, the
canonical texts, are often remarkably honest about
personal emotions, spiritual struggles, loneliness,
etc. Those who appropriate them recognise
themselves in them, appreciate the psychological
depth of the texts and emphasise this when
organising performances of psalmody. This is
particularly true of poets who write new psalms:

° For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-6/.

unterschiedliche Hintergriinde: Atheisten, Christen,
Muslime, mit unterschiedlichen ethnischen Hintergriinden.
Die Dichter trugen ihre Psalmen selbst in Kirchen,
Theatern, Bibliotheken und einem Kloster vor. Poesia Divina
war Teil des Musikfestivals Musica Divina, einem jahrlichen
Festival in Flandern, das sich der geistlichen Musik widmet.

Gemeinsames Psalmensingen mit “Genemuider
Bovenstem”

Die kollektive Psalmodie mit Genemuider Bovenstem ist
gemeinschaftliches Singen, wie es in streng reformierten
Kirchen praktiziert wird, jedoch mehrstimmig.!° Die Genfer
Melodie wird unisono und sehr langsam gesungen, aber bei
bestimmten Strophen singt eine zweite Gruppe
(hauptsachlich Manner) einen Diskant. Die Praktizierenden
haben diese Praxis als immaterielles Kulturerbe registrieren
lassen, um sie fur die Zukunft zu bewahren. Die
Praktizierenden empfinden dies als ,,Anerkennung” ihrer
Praxis in einer sakularen Kultur. Der Schwerpunkt liegt hier
auf der lokalen Kultur und dem lokalen Stolz. Die
Auffuhrung ist ein immersives kollektives Erlebnis. Diese
Praxis wird sonntagmorgens in verschiedenen Kirchen
ausgelibt, aber bei gemeinschaftlichen
Gesangsveranstaltungen in groBeren monumentalen Kirchen
kommen Enthusiasten verschiedener Konfessionen
zusammen. Sie empfinden dies als 6kumenische Verbindung.

Fiinf relevante Merkmale der zeitgenossischen
niederlandischen und flamischen Kultur!2

In allen vier Beispielen geht die Psalmengesang uber die
Grenzen der kirchlichen Liturgie hinaus, wobei
Organisatoren und Kiinstler versuchen, eine Verbindung zur
zeitgenossischen Kultur herzustellen. Ich habe funf
Merkmale der zeitgenossischen, spatmodernen,
postchristlichen niederlandischen und flaimischen Kultur
identifiziert, die sich in diesen Aneignungen widerspiegeln.

Expressiver Individualismus

Psalmen scheinen zu dem zu passen, was Philosophen und
Soziologen als ,,expressiven Individualismus in der
Spatmoderne* bezeichnet haben. Die spatmoderne Kultur
zeichnet sich durch eine Betonung der individuellen
Authentizitat aus: Individuen beschaftigen sich mit
Selbstreflexion und Selbstdarstellung, um ihre individuelle
Identitat zu entdecken und zu konstruieren. Psalmen, die
kanonischen Texte, sind oft bemerkenswert ehrlich in Bezug
auf personliche Emotionen, spirituelle Kimpfe, Einsamkeit
usw. Diejenigen, die sich diese Texte zu eigen machen,
erkennen sich in ihnen wieder, schatzen die psychologische
Tiefe der Texte und betonen dies, wenn sie Psalmengesange
organisieren. Dies gilt insbesondere fiir Dichter, die neue
Psalmen schreiben: Sie reflektieren dariiber, wer sie als

'° Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-6/.

"' The rest of this text refers back to chapters 7 ("When Psalms talk back") and 8 (Conclusion and discussion) in my dissertation.
2 Der Rest dieses Textes bezieht sich auf Kapitel 7 (,,Wenn Psalmen antworten*) und 8 (Schlussfolgerung und Diskussion)

meiner Dissertation.


https://henkvogel.com/antiphon-6/
https://henkvogel.com/antiphon-6/

they reflect on who they are as human beings and
how they relate to their own bodies, to others, to
the world, to God and to faith.

Also, the ritual design of the performances
deliberately left room for individual experience.
For example, 150 Psalms deliberately did not
include communal singing, because organisers
intended the festival to be “your personal
experience with the music on stage,” as “we don’t
want it to be too churchy.”

Diversity

It also helps that psalms are not tied to any one
religion: they are deeply rooted in Jewish
traditions, in Christian traditions, and also
connected to Islam to some extent. Furthermore,
there are long artistic traditions of psalmody
outside the church. Artists can therefore use
psalms to connect with today's highly diverse
contemporary culture. Many arts organisations
consciously seek to represent our diverse society,
and this is also required of them by funding
providers. Even in the case of Genemuider
Bovenstem, the sing-along events are a way to
experience the practice with an audience that is
relatively religiously diverse, more diverse than is
possible on a Sunday morning in this fragmented
Protestant context.

Enchantment

Furthermore, psalmody can transport you: when
beauty moves you, when music carries you away,
when stillness touches you. Many people in today's
culture experience a lack of enchantment: the
world seems to be rushing by, seems to be
hardening, seems to revolve solely around money
and power, perhaps. The general worldview of
today seems closed, without openness to the
transcendent. Whether that is entirely true is
debatable, but it appears that in today’s context,
many long for wonder, for the experience that
there is more than the reality of everyday life,
more between heaven and earth, perhaps.

In 150 Psalms, a festival format has been
deliberately chosen: more intensive than a series of
concerts, in which the audience and the
performers experience a flow together.
Participants in Genemuider bovenstem psalmody
also experience such a flow in the slow psalm
singing — psalm after psalm, in an event that focuses
much more strongly on the musical experience
than a Sunday morning service. In Psalm 151,
concertgoers are also captivated by the
performance, but mainly by its complexity, which
demands their full attention.

Menschen sind und wie sie zu ihrem eigenen Korper, zu
anderen, zur Welt, zu Gott und zum Glauben stehen.
Auch die rituelle Gestaltung der Auffiihrungen lieB bewusst
Raum fiir individuelle Erfahrungen. So verzichtete ,,150
Psalms* bewusst auf gemeinschaftliches Singen, weil die
Organisatoren das Festival als ,,lhre personliche Erfahrung
mit der Musik auf der Biihne* konzipierten, da ,,wir nicht
wollen, dass es zu kirchlich wird*.

Diversitdt

Es ist auch ,hilfreich®, dass Psalmen nicht an eine bestimmte
Religion gebunden sind: Sie sind tief in jiidischen und
christlichen Traditionen verwurzelt und in gewissem Maf3e
auch mit dem Islam verbunden. Dariiber hinaus gibt es
auBerhalb der Kirche eine lange kiinstlerische Tradition der
Psalmengesang. Kuinstler konnen daher Psalmen nutzen, um
eine Verbindung zur heutigen, sehr vielfaltigen
zeitgenossischen Kultur herzustellen. Viele
Kunstorganisationen versuchen bewusst, unsere vielfaltige
Gesellschaft widerzuspiegeln, und dies wird auch von ihren
Geldgebern verlangt. Selbst im Fall von Genemuider
Bovenstem sind die Mitsingveranstaltungen eine Moglichkeit,
die Praxis mit einem Publikum zu erleben, das relativ religios
vielfaltig ist, vielfaltiger als es an einem Sonntagmorgen in
diesem fragmentierten protestantischen Kontext moglich ist.

Verzauberung

Dariiber hinaus kann Psalmengesang Sie in andere Welten
entfiilhren: wenn Schonheit Sie bewegt, wenn Musik Sie
mitreiBt, wenn Stille Sie beruhrt. Viele Menschen in der
heutigen Kultur empfinden einen Mangel an Verzauberung:
Die Welt scheint an ihnen vorbeizurauschen, sie scheint sich
zu verharten, sie scheint sich vielleicht nur noch um Geld
und Macht zu drehen. Die allgemeine Weltanschauung von
heute scheint verschlossen zu sein, ohne Offenheit fiir das
Transzendente. Ob das ganz zutrifft, ist fraglich, aber es
scheint, dass sich im heutigen Kontext viele nach Staunen
sehnen, nach der Erfahrung, dass es mehr gibt als die
Realitat des Alltags, vielleicht mehr zwischen Himmel und
Erde.

Bei 150 Psalmen wurde bewusst ein Festivalformat gewahlt:
intensiver als eine Konzertreihe, in der Publikum und
Interpreten gemeinsam einen Fluss erleben. Auch die
Teilnehmer der Genemuider bovenstem psalmody erleben
einen solchen Fluss im langsamen Psalmengesang — Psalm fiir
Psalm, in einer Veranstaltung, die sich viel starker auf das
musikalische Erlebnis konzentriert als ein Gottesdienst am
Sonntagmorgen. Auch bei Psalm |51 sind die
Konzertbesucher von der Auffiihrung fasziniert, vor allem
aber von ihrer Komplexitit, die ihre volle Aufmerksamkeit
erfordert.



Age of crises

In addition, the Psalms resonate with a sense of
“crisis” that many people experience. The present
time is also referred to as a time of “polycrises’:
climate crisis, social polarisation, wars,
displacement, you name it. If you realise this, and if
you want to do something about it, it can help to
seek out the wisdom of traditions. The Psalms
express despair, but they also denounce injustice:
when justice is disregarded, when leaders no
longer have the interests of all, and certainly the
weakest and the strangers, at heart. In short, the
Psalms give voice to crises, showing that they may
be timeless, but they also provide much impetus
for higher moral standards.

In 150 Psalms, this connection was explicitly made
in the readings, spoken introductions to the
concerts and the exhibition. The new psalms
(Psalm |51, Poesia Divina), written by poets, also
focus heavily on the suffering of today.

Heritagization of religion

There is another reason why psalms are
particularly popular in the Dutch context:
psalmody symbolises the Dutch religious past, the
Christian past that is also strongly influenced by
Protestantism in the Netherlands. The fact that in
many periods there were just as many Catholics as
Protestants is often forgotten in such a view of the
past, but nevertheless the image of the
Netherlands as a Calvinist country is very strong.
Artists and organisers take the psalms as a
reference to that past, but not, or not exclusively,
as an expression of faith, but as a symbol of that
past — similar to how a monumental church is
appreciated by many for the past it represents,
while the religion it represents is no longer (as
much) explicitly confessed. In other words, in the
Netherlands, psalms can be used to express a kind
of “cultural Christianity”. This concerns psalmody
in general: its sound (singing together with an
organ or a choir) evokes the atmosphere of the
religious past, and then it does not even really
matter what is being sung. The sound and
symbolism are enough.

And so, in all cases, you see references to elements
of Christianity that are embedded in the collective
memory. Poets paraphrase the Lord's Prayer, a
church organ hints at congregational singing, and
events featuring Genemuider bovenstem psalmody
take place in monumental churches that are not
(so explicitly) associated with one specific strict
Reformed denomination. These church buildings
embody a general Protestantism, or perhaps even
more so a commonly shared idea of an ecclesial

Ein Zeitalter der Krisen

Dartlber hinaus spiegeln die Psalmen das Gefiihl der ,,Krise*
wider, das viele Menschen empfinden. Die heutige Zeit wird
auch als Zeit der ,,polykrise* bezeichnet: Klimakrise, soziale
Polarisierung, Kriege, Vertreibung, was auch immer. Wenn
man sich dessen bewusst ist und etwas dagegen
unternehmen mochte, kann es hilfreich sein, sich der
Weisheit der Traditionen zu bedienen. Die Psalmen driicken
Verzweiflung aus, aber sie prangern auch Ungerechtigkeit an:
wenn Gerechtigkeit missachtet wird, wenn Fiihrer nicht
mehr die Interessen aller, insbesondere der Schwachsten
und Fremden, im Blick haben. Kurz gesagt, die Psalmen
geben Krisen eine Stimme und zeigen, dass sie zwar zeitlos
sein mogen, aber auch einen starken AnstoB fiir hohere
moralische Standards geben.

In 150 Psalmen wurde dieser Zusammenhang in den
Lesungen, den gesprochenen Einfiilhrungen zu den
Konzerten und der Ausstellung ausdriicklich hergestellt.
Auch die neuen Psalmen (Psalm 151, Poesia Divina), die von
Dichtern verfasst wurden, beschaftigen sich intensiv mit dem
Leiden der heutigen Zeit.

Die Heritagisierung der Religion

Es gibt noch einen weiteren Grund, warum Psalmen im
niederlandischen Kontext besonders beliebt sind: Die
Psalmengesang symbolisiert die religiose Vergangenheit der
Niederlande, die christliche Vergangenheit, die auch stark
vom Protestantismus gepragt ist. Die Tatsache, dass es in
vielen Epochen genauso viele Katholiken wie Protestanten
gab, wird bei einer solchen Sicht auf die Vergangenheit oft
vergessen, dennoch ist das Bild der Niederlande als
calvinistisches Land sehr stark. Kiinstler und Veranstalter
nehmen die Psalmen als Bezug zu dieser Vergangenheit, aber
nicht oder nicht ausschlieBlich als Ausdruck des Glaubens,
sondern als Symbol dieser Vergangenheit — ahnlich wie eine
monumentale Kirche von vielen wegen der Vergangenheit,
die sie reprasentiert, geschatzt wird, wahrend die Religion,
fur die sie steht, nicht mehr (so sehr) ausdriicklich bekundet
wird. Mit anderen Worten: In den Niederlanden konnen
Psalmen verwendet werden, um eine Art ,,kulturelles
Christentum” auszudriicken. Dies betrifft die Psalmengesang
im Allgemeinen: Sein Klang (gemeinsames Singen mit Orgel
oder Chor) ruft die Atmosphare der religiosen
Vergangenheit hervor, und dann spielt es gar keine Rolle
mehr, was gesungen wird. Der Klang und die Symbolik
reichen aus.

In allen Fallen finden sich also Beziige zu Elementen des
Christentums, die im kollektiven Gedachtnis verankert sind.
Dichter paraphrasieren das Vaterunser, eine Kirchenorgel
deutet auf Gemeindegesang hin, und Veranstaltungen mit
Genemuider-Bovenstem-Psalmodie finden in monumentalen
Kirchen statt, die nicht (so explizit) mit einer bestimmten
streng reformierten Konfession in Verbindung gebracht
werden. Diese Kirchengebaude verkorpern einen
allgemeinen Protestantismus oder vielleicht sogar noch
mehr eine gemeinsam geteilte Vorstellung von einer



past. These ‘vague’, symbolic expressions of a
religious past create an openness for secular, post-
Christian audiences to explore their own relation
to (Christian) religion.

Three challenges

So far, we have looked at how artists and
organisers have adapted the psalms to today's
culture. In this picture, psalmody seems to be a
passive object, appropriated and adapted by these
individuals to fit contemporary culture. However, |
saw that appropriation is a mutual process (here |
worked with the thinking of Paul Ricoeur): the
person who appropriates is not completely free in
the act of appropriation, because whatever s/he
tries to do, s/he always relates to previous
appropriations. That history plays a part, especially
in a performance in which many attendees still
have memories of psalmody itself or liturgical
practices in general, as is (still) the case in a post-
Christian culture. | saw that artists and organisers
were, as it were, invited or challenged by the
performance history of psalms.

The challenge to address God

The biblical psalms address God explicitly. Cultural
creators (such as poets and composers) recognise
this and realise that they want to/must relate to it.
They address God explicitly, and when they
deliberately avoid doing so, they still feel the need
to explain why they are doing so.

However, there is also diversity in the biblical
psalms when it comes to images of God and
addressing God. In the appropriations, God is
sometimes primarily the absent one, who is
approached with scepticism, reproach or
indifference. In Genemuider bovenstem psalmody,
God is primarily the supreme ruler and judge.

The challenge to perform collectively

The biblical psalms offer a mixture of perspectives:
there are alternations between “I” and “we”, and
this can even change within a single text.
Furthermore, there are, of course, long traditions
of psalmody with choral singing, solo singing and
congregational singing in all kinds of variations.
Cultural creators/artists tried to do justice to this
in one way or another, while also being aware of
an individualised post-Christian cultural context, in
which the collective performance of religious
repertoire can be a sensitive issue. As a result, they
balance between the collective and the individual,
feeling challenged to do something with collective
participation.

kirchlichen Vergangenheit. Diese ,,vagen”, symbolischen
Ausdrucksformen einer religiosen Vergangenheit schaffen
eine Offenheit fiir ein sakulares, postchristliches Publikum,
seine eigene Beziehung zur (christlichen) Religion zu
erforschen.

Drei Herausforderungen

Bisher haben wir uns damit befasst, wie Kiinstler und
Organisatoren die Psalmen an die heutige Kultur angepasst
haben. In diesem Bild scheint die Psalmengesang eine passive
Rolle zu spielen, die von diesen Personen angeeignet und an
die zeitgenossische Kultur angepasst wird. Ich habe jedoch
erkannt, dass Aneignung ein gegenseitiger Prozess ist (hier
habe ich mich auf die Gedanken von Paul Ricoeur gestiitzt):
Die Person, die sich etwas aneignet, ist dabei nicht vollig
frei, denn was auch immer sie zu tun versucht, sie steht
immer in Beziehung zu friiheren Aneignungen. Diese
Geschichte spielt eine Rolle, insbesondere bei einer
Auffiihrung, bei der viele Besucher noch Erinnerungen an die
Psalmengesang selbst oder an liturgische Praktiken im
Allgemeinen haben, wie es in einer postchristlichen Kultur
(noch) der Fall ist. Ich sah, dass Kiinstler und Organisatoren
sozusagen von der Auffiihrungsgeschichte der Psalmen
eingeladen oder herausgefordert wurden.

Die Herausforderung, sich mit Gott
auseinanderzusetzen

Die biblischen Psalmen richten sich ausdriicklich an Gott.
Kulturschaffende (wie Dichter und Komponisten) erkennen
dies und sind sich bewusst, dass sie sich darauf beziehen
wollen/miissen. Sie wenden sich ausdrticklich an Gott, und
wenn sie dies bewusst vermeiden, verspliren sie dennoch
das Bedurfnis, zu erklaren, warum sie dies tun.

Allerdings gibt es auch in den biblischen Psalmen
Unterschiede, wenn es um Gottesbilder und die Anrede
Gottes geht. In den Aneignungen ist Gott manchmal in
erster Linie der Abwesende, dem mit Skepsis, Vorwiirfen
oder Gleichgliltigkeit begegnet wird. In der Genemuider-
Bovenstem-Psalmodie ist Gott in erster Linie der hochste
Herrscher und Richter.

Die Herausforderung, gemeinsam zu performen

Die biblischen Psalmen bieten eine Mischung aus
verschiedenen Perspektiven: Es gibt Wechsel zwischen ,,ich*
und ,,wir*, und dies kann sich sogar innerhalb eines einzigen
Textes andern. Daruber hinaus gibt es natiirlich eine lange
Tradition der Psalmengesange mit Chorgesang, Sologesang
und Gemeindegesang in allen moglichen Variationen.
Kulturelle Schopfer/Kiinstler versuchten, dem auf die eine
oder andere Weise gerecht zu werden, waren sich aber
gleichzeitig eines individualisierten postchristlichen
kulturellen Kontexts bewusst, in dem die kollektive
Auffiihrung religioser Repertoires ein heikles Thema sein
kann. Infolgedessen balancieren sie zwischen dem
Kollektiven und dem Individuellen und fiihlen sich
herausgefordert, etwas mit kollektiver Beteiligung zu tun.



The challenge to contemplate life

Cultural creators and artists feel that appropriating
psalms requires addressing major themes in life:
life, death, suffering, injustice, hope, humanity. In
fact, they all agree that this is not the place for
everyday, mundane subjects. Not only do the
psalms and their performance history invite this,
but it also fits in well with today's world, as we
have already seen.

In that respect, the four appropriations | studied
are not “new” in every respect: God, community
and existential contemplation are very classic
aspects of psalmody.

Evaluating the appropriations

The final step | took in my research was to
evaluate: how do the culture makers/artists deal
with the three challenges? What else could they
have done? What opportunities could have been
further explored in doing justice to both psalms
and contemporary culture?

My assessment is that the appropriations could
have done more with regard to the three
challenges (God, community, contemplation). That
it could have been richer. And | think that
assessment also contains relevant questions for
church musicians, for people who work with
psalms in the liturgy.

On the one hand, the appropriations were
attempts to transcend religious/secular divisions by
incorporating both concertante and liturgical
elements, but on the other hand, the appropriators
could have gone further in this regard. The biblical
psalms and their history of appropriation (in liturgy
and beyond) offer starting points for this, and the
appropriations would then have been even more
relevant to the contemporary cultural context.

Again: the challenge to address God

With regard to the challenge of “addressing God”,
the full spectrum found in the biblical psalms could
have been explored more fully. In the more artistic
cases, the emphasis was often more on God's
absence, on doubt, on complaint and on reproach.
In “Genemuiden bovenstem”, on the other hand,
there was actually no room for this: here, God was
constantly the powerful, righteous saviour. |
attended a performance in which the different
verses of the psalm (Psalm 89) were rearranged so
that the psalm did not end with a complaint, but
with gratitude and praise. My question is: how
much room is there in the appropriations to truly
experience and explore different attitudes towards
God? Could the appropriations become more
inclusive by offering space for devout surrender,

Die Herausforderung, iiber das Leben nachzudenken
Kulturschaffende und Kinstler sind der Meinung, dass die
Aneignung von Psalmen die Auseinandersetzung mit den
groBBen Themen des Lebens erfordert: Leben, Tod, Leiden,
Ungerechtigkeit, Hoffnung, Menschlichkeit. Tatsachlich sind
sich alle einig, dass dies nicht der Ort fiir alltagliche, banale
Themen ist. Nicht nur die Psalmen und ihre
Auffuhrungsgeschichte laden dazu ein, sondern es passt auch
gut in die heutige Welt, wie wir bereits gesehen haben.

In dieser Hinsicht sind die vier Aneignungen, die ich
untersucht habe, nicht in jeder Hinsicht ,,neu®: Gott,
Gemeinschaft und existenzielle Kontemplation sind sehr
klassische Aspekte der Psalmody.

Evaluierung der Aneignungen

Der letzte Schritt meiner Untersuchung bestand darin, zu
bewerten, wie die Kulturschaffenden/Kiinstler mit den drei
Herausforderungen umgehen. Was hatten sie noch tun
konnen? Welche Moglichkeiten hitten weiter ausgelotet
werden konnen, um sowohl den Psalmen als auch der
zeitgenossischen Kultur gerecht zu werden?

Meiner Einschatzung nach hatten die Mittel im Hinblick auf
die drei Herausforderungen (Gott, Gemeinschaft,
Kontemplation) mehr bewirken konnen. Es hitte
reichhaltiger sein konnen. Und ich denke, dass diese
Einschatzung auch relevante Fragen fir Kirchenmusiker und
fir Menschen enthilt, die mit Psalmen in der Liturgie
arbeiten.

Einerseits waren die Aneignungen Versuche,
religiose/sakulare Trennungen zu iiberwinden, indem sowohl
konzertante als auch liturgische Elemente einbezogen
wurden, andererseits hitten die Aneignenden in dieser
Hinsicht noch weiter gehen konnen. Die biblischen Psalmen
und ihre Geschichte der Aneignung (in der Liturgie und
daruber hinaus) bieten hierfiir Ansatzpunkte, und die
Aneignungen wiren dann noch relevanter fiir den
zeitgenossischen kulturellen Kontext gewesen.

Noch einmal: Die Herausforderung, sich an Gott zu
wenden

Was die Herausforderung betrifft, ,,Gott anzusprechen®,
hatte das gesamte Spektrum der biblischen Psalmen
ausfiihrlicher untersucht werden konnen. In den eher
kiinstlerischen Fallen lag der Schwerpunkt oft eher auf
Gottes Abwesenheit, auf Zweifeln, Klagen und Vorwiirfen.
In ,,Genemuiden bovenstem* hingegen gab es dafiir
eigentlich keinen Platz: Hier war Gott stets der machtige,
gerechte Retter. Ich habe eine Auffiihrung gesehen, in der
die verschiedenen Verse des Psalms (Psalm 89) so
umgestellt wurden, dass der Psalm nicht mit einer Klage
endete, sondern mit Dankbarkeit und Lobpreis. Meine Frage
lautet: Wie viel Raum gibt es in den Aneignungen, um
unterschiedliche Haltungen gegeniiber Gott wirklich zu
erleben und zu erforschen? Konnten die Aneignungen
inklusiver werden, indem sie Raum bieten fir fromme



scepticism, unanswered complaints to a God who
sometimes seems close, then far away, then
omnipresent, then absent again?

Again: the challenge to perform collectively
With regard to the challenge of stimulating
“collective participation”, once again a relatively
binary picture emerges: you are either entirely a
performer or entirely an audience member. There
are clearly defined groups of performers and
audience members. Although there are attempts to
bring professional performers closer to the
audience, in the artistic cases the audience is a
listening audience. In Genemuider
bovenstemzingen there is no audience, only
communal singing in which everyone participates.
The individual is almost completely absorbed in the
collective performance. | would like to mention
that in one of my chapters | focused on the role of
the senses in participating in the performances, and
there you can see that participants in Genemuider
bovenstemzingen create their individual experience
by closing their eyes or looking upwards. But still:
could there not have been more experimentation
with different forms of participation? That
participants sometimes sang along, that the choir
sometimes became the audience, that such
boundaries could be explored and crossed — in
short: that here too, further exploration could
have taken place into how, in today's world, you
can belong to different groups at the same time,
that community is possible in diversity? | think that
the many perspectives of the individual and the
community invite this, and that today's world
benefits from shared experiences in which diversity
and connection are not mutually exclusive — not
even when it comes to religious expression.

Again: the challenge to contemplate life

With regard to the challenge of ‘existential
contemplation’, the appropriations seem to leave
room either for expressing injustice and suffering,
or for emphasising hope in God’s salvation. The
question then is: how can you do justice to
suffering and despair in a performance, while at the
same time offering something of hope or
perspective?

| already mentioned the psalm where the order
had been changed so that the psalm would follow
the pattern of despair to salvation and gratitude —a
satisfying climax. | had the impression that
experiences of suffering were overshadowed by
hope, in which no room was left for complaint. |
have also seen the opposite.

In Psalm 151, one of the concertgoers said to me:
“This was not a path to God, not a perspective,

Hingabe, Skepsis, unbeantwortete Klagen an einen Gott, der
manchmal nah, dann fern, dann allgegenwartig und dann
wieder abwesend scheint?

Noch einmal: die Herausforderung, gemeinsam zu
performen

Was die Herausforderung der Forderung der ,kollektiven
Teilnahme” angeht, ergibt sich erneut ein relativ binares
Bild: Man ist entweder ausschlieBlich Darsteller oder
ausschlieBlich Zuschauer. Es gibt klar definierte Gruppen
von Darstellern und Zuschauern. Obwohl es Versuche gibt,
professionelle Darsteller naher an das Publikum
heranzufiihren, handelt es sich bei den kiinstlerischen Fallen
um ein Zuhorerpublikum. Bei den Genemuider
bovenstemzingen gibt es kein Publikum, sondern nur
gemeinschaftliches Singen, an dem alle teilnehmen. Der
Einzelne geht fast vollstandig in der kollektiven Darbietung
auf. Ich mochte erwahnen, dass ich mich in einem meiner
Kapitel auf die Rolle der Sinne bei der Teilnahme an den
Darbietungen konzentriert habe, und dort kann man sehen,
dass die Teilnehmer an den Genemuider bovenstemzingen
ihre individuelle Erfahrung schaffen, indem sie die Augen
schlieBen oder nach oben schauen. Aber dennoch: Hatte
man nicht mehr mit verschiedenen Formen der Teilnahme
experimentieren konnen? Dass die Teilnehmer manchmal
mitsangen, dass der Chor manchmal zum Publikum wurde,
dass solche Grenzen ausgelotet und lberschritten werden
konnten — kurz gesagt: dass auch hier weiter untersucht
werden konnte, wie man in der heutigen Welt gleichzeitig
verschiedenen Gruppen angehoren kann, dass Gemeinschaft
in Vielfalt moglich ist? Ich denke, dass die vielfaltigen
Perspektiven des Einzelnen und der Gemeinschaft dazu
einladen und dass die heutige Welt von gemeinsamen
Erfahrungen profitiert, in denen Vielfalt und Verbundenheit
sich nicht gegenseitig ausschlieBen — auch nicht, wenn es um
religiose Ausdrucksformen geht.

Noch einmal: Die Herausforderung, iiber das Leben
nachzudenken

Was die Herausforderung der ,,existentiellen
Kontemplation* angeht, so scheinen die Aneignungen Raum
zu lassen, entweder Ungerechtigkeit und Leid zum Ausdruck
zu bringen oder die Hoffnung auf Gottes Erlosung zu
betonen. Die Frage lautet dann: Wie kann man Leid und
Verzweiflung in einer Auffiihrung gerecht werden und
gleichzeitig etwas von Hoffnung oder Perspektive
vermitteln?

Ich habe bereits den Psalm erwihnt, dessen Reihenfolge
geandert wurde, damit er dem Muster von Verzweiflung zu
Erlosung und Dankbarkeit folgt — ein befriedigender
Hohepunkt. Ich hatte den Eindruck, dass die Erfahrungen
des Leidens von der Hoffnung liberschattet wurden, in der
kein Raum fiir Klagen blieb. Ich habe auch das Gegenteil
gesehen.



but a path to nothingness.” How can you design
performances that do justice to both despair and
hope, and balance them — so that they are neither
nihilistic nor naive? In a world of ‘polycrises’, there
is a need for shared moments in which we can
mourn and lament, but where mourning and
lament can also give rise to perspective, or new
life.

Conclusion

According to Old Testament scholar Brennan
Breed, “from their very moment of origin, the
Psalms have been begging to escape their contexts
and find new horizons.” Indeed, in every age,
Psalms extend an invitation to ‘sing a new song’
that resonates with the present reality (so no
nostalgic or utopian escapism), but which
nevertheless evokes hope beyond the present.

In postsecular and post-Christian contemporary
Dutch and Flemish culture, this songs seems to
reinvent what it means to address God ‘after God’,
to perform collectively, and to reflect on the
strange fullness of life.

But how can we take this even further? Which
‘new song’ can be our answer to the Psalms’
invitation?

In Psalm 151 sagte einer der Konzertbesucher zu mir: ,,Das
war kein Weg zu Gott, keine Perspektive, sondern ein Weg
ins Nichts.” Wie kann man Auffiihrungen gestalten, die
sowohl der Verzweiflung als auch der Hoffnung gerecht
werden und sie ausbalancieren — so dass sie weder
nihilistisch noch naiv sind? In einer Welt der ,,polykrise*
brauchen wir gemeinsame Momente, in denen wir trauern
und klagen konnen, in denen aber Trauer und Klage auch zu
einer Perspektive oder zu neuem Leben fiihren konnen.

Schlusswort

Laut dem Alttestamentler Brennan Breed ,,wollten die
Psalmen schon seit ihrer Entstehung ihrem Kontext
entfliehen und neue Horizonte finden“. Tatsachlich laden die
Psalmen in jeder Epoche dazu ein, ,,ein neues Lied zu
singen®, das mit der gegenwartigen Realitat im Einklang steht
(also kein nostalgischer oder utopischer Eskapismus), aber
dennoch Hoffnung tber die Gegenwart hinaus weckt.

In der postsekularen und postchristlichen zeitgenossischen
niederlandischen und flamischen Kultur scheinen diese
Lieder neu zu erfinden, was es bedeutet, sich ,,nach Gott*
an Gott zu wenden, gemeinsam zu musizieren und Uber die
seltsame Fulle des Lebens nachzudenken.

Aber wie konnen wir noch weiter gehen? Welches ,,neue

Lied“ kann unsere Antwort auf die Einladung der Psalmen
sein?

Dr. Henk Vogel



