
 

1 

Sing after God a new song  
Ritual-musical appropriations of Psalms in contemporary Dutch and Flemish culture  

 

Introduction 

You have attempted to conceive performances of 

Psalms that are musically and ritually suited to 

today's world. Undoubtedly, liturgical traditions 

resonate in this – aspects reminiscent of church 

ritual (repertoire, performance locations, role of 

the audience). I have researched four examples of 

‘psalm singing’ to which the same applies: on the 

one hand (partly) outside liturgical ritual, on the 

other hand clearly related to it.1  

 

Einleitung 

Sie haben versucht, Aufführungen von Psalmen zu 

konzipieren, die musikalisch und rituell zur heutigen Welt 

passen. Zweifellos schwingen dabei liturgische Traditionen 

mit – Aspekte, die an kirchliche Rituale erinnern 

(Repertoire, Aufführungsorte, Rolle des Publikums). Ich 

habe vier Beispiele für „Psalmengesang” untersucht, auf die 

dasselbe zutrifft: einerseits (teilweise) außerhalb des 

liturgischen Rituals, andererseits eindeutig damit 

verbunden.2  

 

Meine Forschungsfrage lautete: Wie lassen sich rituell-

musikalische Aneignungen von Psalmen in der 

zeitgenössischen niederländischen und flämischen Kultur vor 

dem Hintergrund des Transfers und Wandels von Religion 

verstehen, und wie lassen sich diese rituell-musikalischen 

Aneignungen bewerten? 

 

Ich werde nicht zu sehr ins Detail gehen, was die 

Forschungsfrage angeht. Wie Sie sehen können, ist eines der 

Schlüsselkonzepte die „rituelle und musikalische Aneignung 

von Psalmen”. Das heißt: die Migration der Psalmengesänge 

in andere Bereiche als die streng liturgischen, die ich mit 

Schwerpunkt auf rituellen und musikalischen Aspekten 

untersucht habe. Ich habe vier Fälle untersucht, die ich 

beobachten konnte, um die rituellen und musikalischen 

Aspekte selbst zu erleben und zu interpretieren. Außerdem 

habe ich verschiedene Beteiligte interviewt und Texte aus 

Programmheften, Rezitationen und Werbematerialien zu 

den Aufführungen studiert. 

 

Ein weiteres wichtiges Element der Forschungsfrage ist der 

„Transfer und Wandel der Religion”. In der 

niederländischen und flämischen Kultur verändern sich 

religiöse Praktiken: So verlagern sie sich beispielsweise von 

wiederholten religiösen Praktiken innerhalb von 

Gemeinschaften hin zu Ereignissen in einer individualisierten 

Netzwerkgesellschaft. Diese Kultur ist auch stark 

säkularisiert, obwohl Spuren der christlichen Vergangenheit 

noch deutlich vorhanden sind, wobei der Protestantismus in 

den Niederlanden und der römische Katholizismus in 

Flandern stärker ausgeprägt sind. 

 

Zunächst werde ich die vier Fälle vorstellen. Anschließend 

werde ich die kulturellen Trends diskutieren, in die sich die 

Aneignungen einfügen, sowie die Herausforderungen, denen 

sich die Aneignenden durch die Tradition der Aneignung 

von Psalmengesang gegenübersehen. Sie nehmen die 

My research question was: How to understand 

ritual-musical appropriations of Psalms in 

contemporary Dutch and Flemish culture, against 

the background of the transfer and transformation 

of religion, and how to evaluate these ritual-musical 

appropriations? 

 

I will not go into too much detail on the research 

question. As you can see, one of the key concepts 

is the “ritual-musical appropriations of Psalms”. 

That is to say: the migration of psalmody to 

domains other than strictly liturgical ones, which I 

researched with a focus on ritual and musical 

aspects. I examined four cases that I was able to 

observe, so that I could experience and interpret 

the ritual and musical aspects myself. I also 

interviewed various people involved and studied 

texts from programme booklets, recitals and 

promotional material relating to the performances.  

 

Another important element in the research 

question is the “transfer and transformation of 

religion”. In Dutch and Flemish culture, religious 

practices are changing: for example, they are 

shifting from repeated religious practices within 

communities to events in an individualised network 

society. This culture is also highly secularised, 

although traces of the Christian past are still clearly 

present, with Protestantism more prominent in the 

Netherlands and Roman Catholicism more 

prominent in Flanders. 

 

First, I will introduce the four cases. Then I will 

discuss the cultural trends that the appropriations 

fit into, and the ways in which appropriators are 

challenged by traditions of psalmody. They take the 

psalms and adapt them to fit their worldviews and 

 
1 My thesis is available in open access: https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-

god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf.  
2 Meine Dissertation ist frei zugänglich: https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-

god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf.  

https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf
https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf
https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf
https://www.pthu.nl/irilis/nl/publicaties/netherlands-studies-in-ritual-and-liturgy/sing-after-god-a-new-song-definitieve-online-publicatie.pdf


 

2 

ideals, while at the same time experiencing that 

they are challenged/invited to engage with psalms 

in a certain way – a way they had not anticipated. I 

will discuss all of this. In between, I will ask you 

several times whether my research results 

resonate with what you have done in the 

workshop. 

Psalmen und passen sie an ihre Weltanschauungen und 

Ideale an, während sie gleichzeitig erfahren, dass sie 

herausgefordert/eingeladen sind, sich auf eine bestimmte 

Weise mit den Psalmen auseinanderzusetzen – eine Weise, 

die sie nicht erwartet hatten. All dies werde ich diskutieren. 

Zwischendurch werde ich Sie mehrmals fragen, ob meine 

Forschungsergebnisse mit dem übereinstimmen, was Sie im 

Workshop gemacht haben. 

Four research cases 

Festival 150 Psalms 

Festival 150 Psalms was organised by the 

Netherlands Chamber Choir as part of the Utrecht 

Early Music Festival.3 They collaborated with the 

Tallis Scholars, Norwegian Soloists Choir and 

Trinity Wall Street Choir. All 150 psalms were 

performed in twelve concerts, each psalm set to 

music by a different composer from a variety of 

periods and styles (including commissioned 

compositions). These were 12 thematic concerts 

with themes such as “suffering”, “justice” and 

“celebration of life”. The concerts were introduced 

by well-known Dutch intellectuals, and there were 

lectures by historian Tom Holland and philosopher 

Michael Ignatieff. The festival was inspired by the 

monastic Liturgy of the Hours (Divine Office), but 

here all the psalms were performed in just one 

weekend. There was also an exhibition linking the 

psalms to suffering and humanity in today's world. 

Emphasis was placed on beauty, tranquillity, the 

current relevance of the texts and connection with 

previous generations. 

 

Vier Forschungsfälle 

Festival 150 Psalms 

Das Festival „150 Psalms“ wurde vom Niederländischen 

Kammerchor im Rahmen des Utrecht Early Music Festival 

organisiert.4 Dabei arbeitete er mit den Tallis Scholars, dem 

Norwegian Soloists Choir und dem Trinity Wall Street 

Choir zusammen. Alle 150 Psalmen wurden in zwölf 

Konzerten aufgeführt, wobei jeder Psalm von einem anderen 

Komponisten aus verschiedenen Epochen und Stilrichtungen 

vertont wurde (darunter auch Auftragswerke). Es gab 12 

thematische Konzerte mit Themen wie „Leiden”, 

„Gerechtigkeit” und „Feier des Lebens”. Die Konzerte 

wurden von bekannten niederländischen Intellektuellen 

vorgestellt, mit Vorträgen des Historikers Tom Holland und 

des Philosophen Michael Ignatieff. Das Festival war von der 

Liturgie der Stunden in Klöstern inspiriert, aber hier wurden 

alle Psalmen an nur einem Wochenende aufgeführt. Es gab 

auch eine Ausstellung, die die Psalmen mit dem Leiden und 

der Menschlichkeit in der heutigen Welt in Verbindung 

brachte. Der Schwerpunkt lag auf Schönheit, Ruhe, der 

aktuellen Relevanz der Texte und der Verbindung zu 

früheren Generationen. 

Psalm 151 

Psalm 151 was a project by composer Boudewijn 

Tarenskeen, in collaboration with the professional 

choir Cappella Amsterdam and various well-known 

poets and authors.5 The composer had asked these 

authors to write a “new psalm”. He then turned 

this into a long composition for singers and organ, 

to be performed in concert halls and churches. The 

music was complex and challenging to perform. 

The lyrics, music and performance emphasised 

authenticity and individual autonomy (no 

homogeneous choral sound, deconstruction of the 

classical choral performance), with humour and 

irony. A critique of bourgeois, ecclesiastical psalm 

singing, with a touch of nostalgia at the same time. 

 

Psalm 151 

Psalm 151 war ein Projekt des Komponisten Boudewijn 

Tarenskeen in Zusammenarbeit mit dem professionellen 

Chor Cappella Amsterdam und verschiedenen bekannten 

Dichtern und Autoren.6 Der Komponist hatte diese 

Autoren gebeten, einen „neuen Psalm“ zu schreiben. Daraus 

schuf er eine lange Komposition für Sänger und Orgel, die in 

Konzertsälen und Kirchen aufgeführt werden sollte. Die 

Musik war komplex und anspruchsvoll zu spielen. Text, 

Musik und Aufführung betonten Authentizität und 

individuelle Autonomie (kein homogener Chorklang, 

Dekonstruktion der klassischen Choraufführung) mit 

Humor und Ironie. Eine Kritik am bürgerlichen, kirchlichen 

Psalmengesang, gleichzeitig aber auch mit einem Hauch von 

Nostalgie. 

Poesia Divina 

Poesia Divina also involved poets in writing new 

psalms.7 These poets also came from very diverse 

Poesia Divina 

Poesia Divina bezog auch Dichter in das Verfassen neuer 

Psalmen ein.8 Auch diese Dichter hatten sehr 

 
3 For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-4/ and https://henkvogel.com/antiphon-7/.  
4 Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-4/ und https://henkvogel.com/antiphon-7/.  
5 For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-3/.   
6 Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-3/.  
7 For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-5/.  
8 Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-5/.  

https://henkvogel.com/antiphon-4/
https://henkvogel.com/antiphon-7/
https://henkvogel.com/antiphon-4/
https://henkvogel.com/antiphon-7/
https://henkvogel.com/antiphon-3/
https://henkvogel.com/antiphon-3/
https://henkvogel.com/antiphon-5/
https://henkvogel.com/antiphon-5/


 

3 

backgrounds: atheist, Christian, Muslim, with 

different ethnic backgrounds. The poets recited 

their psalms themselves in churches, theatres, 

libraries and a monastery. Poesia Divina was part 

of the Musica Divina music festival, an annual 

festival in Flanders featuring sacred music.   

 

unterschiedliche Hintergründe: Atheisten, Christen, 

Muslime, mit unterschiedlichen ethnischen Hintergründen. 

Die Dichter trugen ihre Psalmen selbst in Kirchen, 

Theatern, Bibliotheken und einem Kloster vor. Poesia Divina 

war Teil des Musikfestivals Musica Divina, einem jährlichen 

Festival in Flandern, das sich der geistlichen Musik widmet.   

Collective psalmody with “Genemuider 

Bovenstem” 

Collective psalmody with Genemuider Bovenstem 

is communal singing as practised in strictly-

Reformed churches, but in multiple voices.9 The 

Genevan melody is sung in unison and very slowly, 

but for certain verses a second group (mainly men) 

sings a descant. The practitioners have had this 

practice registered as intangible cultural heritage in 

order to preserve it for the future. The 

practitioners experience this as “recognition” of 

their practice in a secular culture. The emphasis 

here is on local culture and local pride. The 

performance is a immersive collective experience. 

This practice is performed on Sunday mornings in 

various churches, but at communal singing events 

in larger monumental churches, enthusiasts from 

different denominations come together. They 

experience this as an ecumenical connection. 

 

Gemeinsames Psalmensingen mit “Genemuider 

Bovenstem” 

Die kollektive Psalmodie mit Genemuider Bovenstem ist 

gemeinschaftliches Singen, wie es in streng reformierten 

Kirchen praktiziert wird, jedoch mehrstimmig.10 Die Genfer 

Melodie wird unisono und sehr langsam gesungen, aber bei 

bestimmten Strophen singt eine zweite Gruppe 

(hauptsächlich Männer) einen Diskant. Die Praktizierenden 

haben diese Praxis als immaterielles Kulturerbe registrieren 

lassen, um sie für die Zukunft zu bewahren. Die 

Praktizierenden empfinden dies als „Anerkennung” ihrer 

Praxis in einer säkularen Kultur. Der Schwerpunkt liegt hier 

auf der lokalen Kultur und dem lokalen Stolz. Die 

Aufführung ist ein immersives kollektives Erlebnis. Diese 

Praxis wird sonntagmorgens in verschiedenen Kirchen 

ausgeübt, aber bei gemeinschaftlichen 

Gesangsveranstaltungen in größeren monumentalen Kirchen 

kommen Enthusiasten verschiedener Konfessionen 

zusammen. Sie empfinden dies als ökumenische Verbindung. 

Five relevant characteristics of 

contemporary Dutch and Flemish culture11 

In all four examples, psalmody goes beyond the 

confines of church liturgy, with organisers and 

artists seeking to connect with contemporary 

culture. I have identified five characteristics of 

contemporary, late modern, post-Christian Dutch 

and Flemish culture that these appropriations 

reflect. 

 

Fünf relevante Merkmale der zeitgenössischen 

niederländischen und flämischen Kultur12 

In allen vier Beispielen geht die Psalmengesang über die 

Grenzen der kirchlichen Liturgie hinaus, wobei 

Organisatoren und Künstler versuchen, eine Verbindung zur 

zeitgenössischen Kultur herzustellen. Ich habe fünf 

Merkmale der zeitgenössischen, spätmodernen, 

postchristlichen niederländischen und flämischen Kultur 

identifiziert, die sich in diesen Aneignungen widerspiegeln. 

Expressive individualism 

Psalms appear to fit in with what philosophers and 

sociologists have called “expressive individualism in 

late modernity”. Late modern culture is 

characterised by an emphasis on individual 

authenticity: individuals engage in self-examination 

and self-expression in order to discover and 

construct their individual identities. Psalms, the 

canonical texts, are often remarkably honest about 

personal emotions, spiritual struggles, loneliness, 

etc. Those who appropriate them recognise 

themselves in them, appreciate the psychological 

depth of the texts and emphasise this when 

organising performances of psalmody. This is 

particularly true of poets who write new psalms: 

Expressiver Individualismus 

Psalmen scheinen zu dem zu passen, was Philosophen und 

Soziologen als „expressiven Individualismus in der 

Spätmoderne“ bezeichnet haben. Die spätmoderne Kultur 

zeichnet sich durch eine Betonung der individuellen 

Authentizität aus: Individuen beschäftigen sich mit 

Selbstreflexion und Selbstdarstellung, um ihre individuelle 

Identität zu entdecken und zu konstruieren. Psalmen, die 

kanonischen Texte, sind oft bemerkenswert ehrlich in Bezug 

auf persönliche Emotionen, spirituelle Kämpfe, Einsamkeit 

usw. Diejenigen, die sich diese Texte zu eigen machen, 

erkennen sich in ihnen wieder, schätzen die psychologische 

Tiefe der Texte und betonen dies, wenn sie Psalmengesänge 

organisieren. Dies gilt insbesondere für Dichter, die neue 

Psalmen schreiben: Sie reflektieren darüber, wer sie als 

 
9 For an impression, see: https://henkvogel.com/antiphon-6/.  
10 Einen Eindruck davon finden Sie unter: https://henkvogel.com/antiphon-6/.  
11 The rest of this text refers back to chapters 7 ("When Psalms talk back") and 8 (Conclusion and discussion) in my dissertation. 
12 Der Rest dieses Textes bezieht sich auf Kapitel 7 („Wenn Psalmen antworten“) und 8 (Schlussfolgerung und Diskussion) 

meiner Dissertation. 

https://henkvogel.com/antiphon-6/
https://henkvogel.com/antiphon-6/


 

4 

they reflect on who they are as human beings and 

how they relate to their own bodies, to others, to 

the world, to God and to faith. 

Also, the ritual design of the performances 

deliberately left room for individual experience. 

For example, 150 Psalms deliberately did not 

include communal singing, because organisers 

intended the festival to be “your personal 

experience with the music on stage,” as “we don’t 

want it to be too churchy.” 

 

Menschen sind und wie sie zu ihrem eigenen Körper, zu 

anderen, zur Welt, zu Gott und zum Glauben stehen. 

Auch die rituelle Gestaltung der Aufführungen ließ bewusst 

Raum für individuelle Erfahrungen. So verzichtete „150 

Psalms“ bewusst auf gemeinschaftliches Singen, weil die 

Organisatoren das Festival als „Ihre persönliche Erfahrung 

mit der Musik auf der Bühne“ konzipierten, da „wir nicht 

wollen, dass es zu kirchlich wird“. 

Diversity 

It also helps that psalms are not tied to any one 

religion: they are deeply rooted in Jewish 

traditions, in Christian traditions, and also 

connected to Islam to some extent. Furthermore, 

there are long artistic traditions of psalmody 

outside the church. Artists can therefore use 

psalms to connect with today's highly diverse 

contemporary culture. Many arts organisations 

consciously seek to represent our diverse society, 

and this is also required of them by funding 

providers. Even in the case of Genemuider 

Bovenstem, the sing-along events are a way to 

experience the practice with an audience that is 

relatively religiously diverse, more diverse than is 

possible on a Sunday morning in this fragmented 

Protestant context. 

 

Diversität 

Es ist auch „hilfreich“, dass Psalmen nicht an eine bestimmte 

Religion gebunden sind: Sie sind tief in jüdischen und 

christlichen Traditionen verwurzelt und in gewissem Maße 

auch mit dem Islam verbunden. Darüber hinaus gibt es 

außerhalb der Kirche eine lange künstlerische Tradition der 

Psalmengesang. Künstler können daher Psalmen nutzen, um 

eine Verbindung zur heutigen, sehr vielfältigen 

zeitgenössischen Kultur herzustellen. Viele 

Kunstorganisationen versuchen bewusst, unsere vielfältige 

Gesellschaft widerzuspiegeln, und dies wird auch von ihren 

Geldgebern verlangt. Selbst im Fall von Genemuider 

Bovenstem sind die Mitsingveranstaltungen eine Möglichkeit, 

die Praxis mit einem Publikum zu erleben, das relativ religiös 

vielfältig ist, vielfältiger als es an einem Sonntagmorgen in 

diesem fragmentierten protestantischen Kontext möglich ist. 

Enchantment 

Furthermore, psalmody can transport you: when 

beauty moves you, when music carries you away, 

when stillness touches you. Many people in today's 

culture experience a lack of enchantment: the 

world seems to be rushing by, seems to be 

hardening, seems to revolve solely around money 

and power, perhaps. The general worldview of 

today seems closed, without openness to the 

transcendent. Whether that is entirely true is 

debatable, but it appears that in today’s context, 

many long for wonder, for the experience that 

there is more than the reality of everyday life, 

more between heaven and earth, perhaps. 

 

In 150 Psalms, a festival format has been 

deliberately chosen: more intensive than a series of 

concerts, in which the audience and the 

performers experience a flow together. 

Participants in Genemuider bovenstem psalmody 

also experience such a flow in the slow psalm 

singing – psalm after psalm, in an event that focuses 

much more strongly on the musical experience 

than a Sunday morning service. In Psalm 151, 

concertgoers are also captivated by the 

performance, but mainly by its complexity, which 

demands their full attention. 

 

 

Verzauberung 

Darüber hinaus kann Psalmengesang Sie in andere Welten 

entführen: wenn Schönheit Sie bewegt, wenn Musik Sie 

mitreißt, wenn Stille Sie berührt. Viele Menschen in der 

heutigen Kultur empfinden einen Mangel an Verzauberung: 

Die Welt scheint an ihnen vorbeizurauschen, sie scheint sich 

zu verhärten, sie scheint sich vielleicht nur noch um Geld 

und Macht zu drehen. Die allgemeine Weltanschauung von 

heute scheint verschlossen zu sein, ohne Offenheit für das 

Transzendente. Ob das ganz zutrifft, ist fraglich, aber es 

scheint, dass sich im heutigen Kontext viele nach Staunen 

sehnen, nach der Erfahrung, dass es mehr gibt als die 

Realität des Alltags, vielleicht mehr zwischen Himmel und 

Erde. 

 

Bei 150 Psalmen wurde bewusst ein Festivalformat gewählt: 

intensiver als eine Konzertreihe, in der Publikum und 

Interpreten gemeinsam einen Fluss erleben. Auch die 

Teilnehmer der Genemuider bovenstem psalmody erleben 

einen solchen Fluss im langsamen Psalmengesang – Psalm für 

Psalm, in einer Veranstaltung, die sich viel stärker auf das 

musikalische Erlebnis konzentriert als ein Gottesdienst am 

Sonntagmorgen. Auch bei Psalm 151 sind die 

Konzertbesucher von der Aufführung fasziniert, vor allem 

aber von ihrer Komplexität, die ihre volle Aufmerksamkeit 

erfordert. 



 

5 

Age of crises 

In addition, the Psalms resonate with a sense of 

“crisis” that many people experience. The present 

time is also referred to as a time of “polycrises”: 

climate crisis, social polarisation, wars, 

displacement, you name it. If you realise this, and if 

you want to do something about it, it can help to 

seek out the wisdom of traditions. The Psalms 

express despair, but they also denounce injustice: 

when justice is disregarded, when leaders no 

longer have the interests of all, and certainly the 

weakest and the strangers, at heart. In short, the 

Psalms give voice to crises, showing that they may 

be timeless, but they also provide much impetus 

for higher moral standards. 

 

In 150 Psalms, this connection was explicitly made 

in the readings, spoken introductions to the 

concerts and the exhibition. The new psalms 

(Psalm 151, Poesia Divina), written by poets, also 

focus heavily on the suffering of today. 

 

Ein Zeitalter der Krisen 

Darüber hinaus spiegeln die Psalmen das Gefühl der „Krise“ 

wider, das viele Menschen empfinden. Die heutige Zeit wird 

auch als Zeit der „polykrise“ bezeichnet: Klimakrise, soziale 

Polarisierung, Kriege, Vertreibung, was auch immer. Wenn 

man sich dessen bewusst ist und etwas dagegen 

unternehmen möchte, kann es hilfreich sein, sich der 

Weisheit der Traditionen zu bedienen. Die Psalmen drücken 

Verzweiflung aus, aber sie prangern auch Ungerechtigkeit an: 

wenn Gerechtigkeit missachtet wird, wenn Führer nicht 

mehr die Interessen aller, insbesondere der Schwächsten 

und Fremden, im Blick haben. Kurz gesagt, die Psalmen 

geben Krisen eine Stimme und zeigen, dass sie zwar zeitlos 

sein mögen, aber auch einen starken Anstoß für höhere 

moralische Standards geben. 

 

In 150 Psalmen wurde dieser Zusammenhang in den 

Lesungen, den gesprochenen Einführungen zu den 

Konzerten und der Ausstellung ausdrücklich hergestellt. 

Auch die neuen Psalmen (Psalm 151, Poesia Divina), die von 

Dichtern verfasst wurden, beschäftigen sich intensiv mit dem 

Leiden der heutigen Zeit. 

 

Heritagization of religion 

There is another reason why psalms are 

particularly popular in the Dutch context: 

psalmody symbolises the Dutch religious past, the 

Christian past that is also strongly influenced by 

Protestantism in the Netherlands. The fact that in 

many periods there were just as many Catholics as 

Protestants is often forgotten in such a view of the 

past, but nevertheless the image of the 

Netherlands as a Calvinist country is very strong. 

Artists and organisers take the psalms as a 

reference to that past, but not, or not exclusively, 

as an expression of faith, but as a symbol of that 

past – similar to how a monumental church is 

appreciated by many for the past it represents, 

while the religion it represents is no longer (as 

much) explicitly confessed. In other words, in the 

Netherlands, psalms can be used to express a kind 

of “cultural Christianity”. This concerns psalmody 

in general: its sound (singing together with an 

organ or a choir) evokes the atmosphere of the 

religious past, and then it does not even really 

matter what is being sung. The sound and 

symbolism are enough. 

 

And so, in all cases, you see references to elements 

of Christianity that are embedded in the collective 

memory. Poets paraphrase the Lord's Prayer, a 

church organ hints at congregational singing, and 

events featuring Genemuider bovenstem psalmody 

take place in monumental churches that are not 

(so explicitly) associated with one specific strict 

Reformed denomination. These church buildings 

embody a general Protestantism, or perhaps even 

more so a commonly shared idea of an ecclesial 

Die Heritagisierung der Religion 

Es gibt noch einen weiteren Grund, warum Psalmen im 

niederländischen Kontext besonders beliebt sind: Die 

Psalmengesang symbolisiert die religiöse Vergangenheit der 

Niederlande, die christliche Vergangenheit, die auch stark 

vom Protestantismus geprägt ist. Die Tatsache, dass es in 

vielen Epochen genauso viele Katholiken wie Protestanten 

gab, wird bei einer solchen Sicht auf die Vergangenheit oft 

vergessen, dennoch ist das Bild der Niederlande als 

calvinistisches Land sehr stark. Künstler und Veranstalter 

nehmen die Psalmen als Bezug zu dieser Vergangenheit, aber 

nicht oder nicht ausschließlich als Ausdruck des Glaubens, 

sondern als Symbol dieser Vergangenheit – ähnlich wie eine 

monumentale Kirche von vielen wegen der Vergangenheit, 

die sie repräsentiert, geschätzt wird, während die Religion, 

für die sie steht, nicht mehr (so sehr) ausdrücklich bekundet 

wird. Mit anderen Worten: In den Niederlanden können 

Psalmen verwendet werden, um eine Art „kulturelles 

Christentum” auszudrücken. Dies betrifft die Psalmengesang 

im Allgemeinen: Sein Klang (gemeinsames Singen mit Orgel 

oder Chor) ruft die Atmosphäre der religiösen 

Vergangenheit hervor, und dann spielt es gar keine Rolle 

mehr, was gesungen wird. Der Klang und die Symbolik 

reichen aus. 

 

In allen Fällen finden sich also Bezüge zu Elementen des 

Christentums, die im kollektiven Gedächtnis verankert sind. 

Dichter paraphrasieren das Vaterunser, eine Kirchenorgel 

deutet auf Gemeindegesang hin, und Veranstaltungen mit 

Genemuider-Bovenstem-Psalmodie finden in monumentalen 

Kirchen statt, die nicht (so explizit) mit einer bestimmten 

streng reformierten Konfession in Verbindung gebracht 

werden. Diese Kirchengebäude verkörpern einen 

allgemeinen Protestantismus oder vielleicht sogar noch 

mehr eine gemeinsam geteilte Vorstellung von einer 



 

6 

past. These ‘vague’, symbolic expressions of a 

religious past create an openness for secular, post-

Christian audiences to explore their own relation 

to (Christian) religion. 

 

kirchlichen Vergangenheit. Diese „vagen”, symbolischen 

Ausdrucksformen einer religiösen Vergangenheit schaffen 

eine Offenheit für ein säkulares, postchristliches Publikum, 

seine eigene Beziehung zur (christlichen) Religion zu 

erforschen. 

 

Three challenges 

So far, we have looked at how artists and 

organisers have adapted the psalms to today's 

culture. In this picture, psalmody seems to be a 

passive object, appropriated and adapted by these 

individuals to fit contemporary culture. However, I 

saw that appropriation is a mutual process (here I 

worked with the thinking of Paul Ricoeur): the 

person who appropriates is not completely free in 

the act of appropriation, because whatever s/he 

tries to do, s/he always relates to previous 

appropriations. That history plays a part, especially 

in a performance in which many attendees still 

have memories of psalmody itself or liturgical 

practices in general, as is (still) the case in a post-

Christian culture. I saw that artists and organisers 

were, as it were, invited or challenged by the 

performance history of psalms. 

 

Drei Herausforderungen 

Bisher haben wir uns damit befasst, wie Künstler und 

Organisatoren die Psalmen an die heutige Kultur angepasst 

haben. In diesem Bild scheint die Psalmengesang eine passive 

Rolle zu spielen, die von diesen Personen angeeignet und an 

die zeitgenössische Kultur angepasst wird. Ich habe jedoch 

erkannt, dass Aneignung ein gegenseitiger Prozess ist (hier 

habe ich mich auf die Gedanken von Paul Ricoeur gestützt): 

Die Person, die sich etwas aneignet, ist dabei nicht völlig 

frei, denn was auch immer sie zu tun versucht, sie steht 

immer in Beziehung zu früheren Aneignungen. Diese 

Geschichte spielt eine Rolle, insbesondere bei einer 

Aufführung, bei der viele Besucher noch Erinnerungen an die 

Psalmengesang selbst oder an liturgische Praktiken im 

Allgemeinen haben, wie es in einer postchristlichen Kultur 

(noch) der Fall ist. Ich sah, dass Künstler und Organisatoren 

sozusagen von der Aufführungsgeschichte der Psalmen 

eingeladen oder herausgefordert wurden. 

 

The challenge to address God 

The biblical psalms address God explicitly. Cultural 

creators (such as poets and composers) recognise 

this and realise that they want to/must relate to it. 

They address God explicitly, and when they 

deliberately avoid doing so, they still feel the need 

to explain why they are doing so. 

 

However, there is also diversity in the biblical 

psalms when it comes to images of God and 

addressing God. In the appropriations, God is 

sometimes primarily the absent one, who is 

approached with scepticism, reproach or 

indifference. In Genemuider bovenstem psalmody, 

God is primarily the supreme ruler and judge. 

 

Die Herausforderung, sich mit Gott 

auseinanderzusetzen 

Die biblischen Psalmen richten sich ausdrücklich an Gott. 

Kulturschaffende (wie Dichter und Komponisten) erkennen 

dies und sind sich bewusst, dass sie sich darauf beziehen 

wollen/müssen. Sie wenden sich ausdrücklich an Gott, und 

wenn sie dies bewusst vermeiden, verspüren sie dennoch 

das Bedürfnis, zu erklären, warum sie dies tun. 

 

Allerdings gibt es auch in den biblischen Psalmen 

Unterschiede, wenn es um Gottesbilder und die Anrede 

Gottes geht. In den Aneignungen ist Gott manchmal in 

erster Linie der Abwesende, dem mit Skepsis, Vorwürfen 

oder Gleichgültigkeit begegnet wird. In der Genemuider-

Bovenstem-Psalmodie ist Gott in erster Linie der höchste 

Herrscher und Richter. 

 

The challenge to perform collectively 

The biblical psalms offer a mixture of perspectives: 

there are alternations between “I” and “we”, and 

this can even change within a single text. 

Furthermore, there are, of course, long traditions 

of psalmody with choral singing, solo singing and 

congregational singing in all kinds of variations. 

Cultural creators/artists tried to do justice to this 

in one way or another, while also being aware of 

an individualised post-Christian cultural context, in 

which the collective performance of religious 

repertoire can be a sensitive issue. As a result, they 

balance between the collective and the individual, 

feeling challenged to do something with collective 

participation. 

 

Die Herausforderung, gemeinsam zu performen 

Die biblischen Psalmen bieten eine Mischung aus 

verschiedenen Perspektiven: Es gibt Wechsel zwischen „ich“ 

und „wir“, und dies kann sich sogar innerhalb eines einzigen 

Textes ändern. Darüber hinaus gibt es natürlich eine lange 

Tradition der Psalmengesänge mit Chorgesang, Sologesang 

und Gemeindegesang in allen möglichen Variationen. 

Kulturelle Schöpfer/Künstler versuchten, dem auf die eine 

oder andere Weise gerecht zu werden, waren sich aber 

gleichzeitig eines individualisierten postchristlichen 

kulturellen Kontexts bewusst, in dem die kollektive 

Aufführung religiöser Repertoires ein heikles Thema sein 

kann. Infolgedessen balancieren sie zwischen dem 

Kollektiven und dem Individuellen und fühlen sich 

herausgefordert, etwas mit kollektiver Beteiligung zu tun. 

 



 

7 

The challenge to contemplate life 

Cultural creators and artists feel that appropriating 

psalms requires addressing major themes in life: 

life, death, suffering, injustice, hope, humanity. In 

fact, they all agree that this is not the place for 

everyday, mundane subjects. Not only do the 

psalms and their performance history invite this, 

but it also fits in well with today's world, as we 

have already seen. 

 

Die Herausforderung, über das Leben nachzudenken 

Kulturschaffende und Künstler sind der Meinung, dass die 

Aneignung von Psalmen die Auseinandersetzung mit den 

großen Themen des Lebens erfordert: Leben, Tod, Leiden, 

Ungerechtigkeit, Hoffnung, Menschlichkeit. Tatsächlich sind 

sich alle einig, dass dies nicht der Ort für alltägliche, banale 

Themen ist. Nicht nur die Psalmen und ihre 

Aufführungsgeschichte laden dazu ein, sondern es passt auch 

gut in die heutige Welt, wie wir bereits gesehen haben. 

In that respect, the four appropriations I studied 

are not “new” in every respect: God, community 

and existential contemplation are very classic 

aspects of psalmody.  

 

In dieser Hinsicht sind die vier Aneignungen, die ich 

untersucht habe, nicht in jeder Hinsicht „neu“: Gott, 

Gemeinschaft und existenzielle Kontemplation sind sehr 

klassische Aspekte der Psalmody. 

Evaluating the appropriations 

The final step I took in my research was to 

evaluate: how do the culture makers/artists deal 

with the three challenges? What else could they 

have done? What opportunities could have been 

further explored in doing justice to both psalms 

and contemporary culture? 

 

Evaluierung der Aneignungen 

Der letzte Schritt meiner Untersuchung bestand darin, zu 

bewerten, wie die Kulturschaffenden/Künstler mit den drei 

Herausforderungen umgehen. Was hätten sie noch tun 

können? Welche Möglichkeiten hätten weiter ausgelotet 

werden können, um sowohl den Psalmen als auch der 

zeitgenössischen Kultur gerecht zu werden? 

My assessment is that the appropriations could 

have done more with regard to the three 

challenges (God, community, contemplation). That 

it could have been richer. And I think that 

assessment also contains relevant questions for 

church musicians, for people who work with 

psalms in the liturgy. 

 

Meiner Einschätzung nach hätten die Mittel im Hinblick auf 

die drei Herausforderungen (Gott, Gemeinschaft, 

Kontemplation) mehr bewirken können. Es hätte 

reichhaltiger sein können. Und ich denke, dass diese 

Einschätzung auch relevante Fragen für Kirchenmusiker und 

für Menschen enthält, die mit Psalmen in der Liturgie 

arbeiten. 

On the one hand, the appropriations were 

attempts to transcend religious/secular divisions by 

incorporating both concertante and liturgical 

elements, but on the other hand, the appropriators 

could have gone further in this regard. The biblical 

psalms and their history of appropriation (in liturgy 

and beyond) offer starting points for this, and the 

appropriations would then have been even more 

relevant to the contemporary cultural context. 

 

Einerseits waren die Aneignungen Versuche, 

religiöse/säkulare Trennungen zu überwinden, indem sowohl 

konzertante als auch liturgische Elemente einbezogen 

wurden, andererseits hätten die Aneignenden in dieser 

Hinsicht noch weiter gehen können. Die biblischen Psalmen 

und ihre Geschichte der Aneignung (in der Liturgie und 

darüber hinaus) bieten hierfür Ansatzpunkte, und die 

Aneignungen wären dann noch relevanter für den 

zeitgenössischen kulturellen Kontext gewesen. 

 

Again: the challenge to address God 

With regard to the challenge of “addressing God”, 

the full spectrum found in the biblical psalms could 

have been explored more fully. In the more artistic 

cases, the emphasis was often more on God's 

absence, on doubt, on complaint and on reproach. 

In “Genemuiden bovenstem”, on the other hand, 

there was actually no room for this: here, God was 

constantly the powerful, righteous saviour. I 

attended a performance in which the different 

verses of the psalm (Psalm 89) were rearranged so 

that the psalm did not end with a complaint, but 

with gratitude and praise. My question is: how 

much room is there in the appropriations to truly 

experience and explore different attitudes towards 

God? Could the appropriations become more 

inclusive by offering space for devout surrender, 

Noch einmal: Die Herausforderung, sich an Gott zu 

wenden 

Was die Herausforderung betrifft, „Gott anzusprechen“, 

hätte das gesamte Spektrum der biblischen Psalmen 

ausführlicher untersucht werden können. In den eher 

künstlerischen Fällen lag der Schwerpunkt oft eher auf 

Gottes Abwesenheit, auf Zweifeln, Klagen und Vorwürfen. 

In „Genemuiden bovenstem“ hingegen gab es dafür 

eigentlich keinen Platz: Hier war Gott stets der mächtige, 

gerechte Retter. Ich habe eine Aufführung gesehen, in der 

die verschiedenen Verse des Psalms (Psalm 89) so 

umgestellt wurden, dass der Psalm nicht mit einer Klage 

endete, sondern mit Dankbarkeit und Lobpreis. Meine Frage 

lautet: Wie viel Raum gibt es in den Aneignungen, um 

unterschiedliche Haltungen gegenüber Gott wirklich zu 

erleben und zu erforschen? Könnten die Aneignungen 

inklusiver werden, indem sie Raum bieten für fromme 



 

8 

scepticism, unanswered complaints to a God who 

sometimes seems close, then far away, then 

omnipresent, then absent again? 

  

Hingabe, Skepsis, unbeantwortete Klagen an einen Gott, der 

manchmal nah, dann fern, dann allgegenwärtig und dann 

wieder abwesend scheint? 

 

Again: the challenge to perform collectively 

With regard to the challenge of stimulating 

“collective participation”, once again a relatively 

binary picture emerges: you are either entirely a 

performer or entirely an audience member. There 

are clearly defined groups of performers and 

audience members. Although there are attempts to 

bring professional performers closer to the 

audience, in the artistic cases the audience is a 

listening audience. In Genemuider 

bovenstemzingen there is no audience, only 

communal singing in which everyone participates. 

The individual is almost completely absorbed in the 

collective performance. I would like to mention 

that in one of my chapters I focused on the role of 

the senses in participating in the performances, and 

there you can see that participants in Genemuider 

bovenstemzingen create their individual experience 

by closing their eyes or looking upwards. But still: 

could there not have been more experimentation 

with different forms of participation? That 

participants sometimes sang along, that the choir 

sometimes became the audience, that such 

boundaries could be explored and crossed – in 

short: that here too, further exploration could 

have taken place into how, in today's world, you 

can belong to different groups at the same time, 

that community is possible in diversity? I think that 

the many perspectives of the individual and the 

community invite this, and that today's world 

benefits from shared experiences in which diversity 

and connection are not mutually exclusive – not 

even when it comes to religious expression. 

  

Noch einmal: die Herausforderung, gemeinsam zu 

performen 

Was die Herausforderung der Förderung der „kollektiven 

Teilnahme” angeht, ergibt sich erneut ein relativ binäres 

Bild: Man ist entweder ausschließlich Darsteller oder 

ausschließlich Zuschauer. Es gibt klar definierte Gruppen 

von Darstellern und Zuschauern. Obwohl es Versuche gibt, 

professionelle Darsteller näher an das Publikum 

heranzuführen, handelt es sich bei den künstlerischen Fällen 

um ein Zuhörerpublikum. Bei den Genemuider 

bovenstemzingen gibt es kein Publikum, sondern nur 

gemeinschaftliches Singen, an dem alle teilnehmen. Der 

Einzelne geht fast vollständig in der kollektiven Darbietung 

auf. Ich möchte erwähnen, dass ich mich in einem meiner 

Kapitel auf die Rolle der Sinne bei der Teilnahme an den 

Darbietungen konzentriert habe, und dort kann man sehen, 

dass die Teilnehmer an den Genemuider bovenstemzingen 

ihre individuelle Erfahrung schaffen, indem sie die Augen 

schließen oder nach oben schauen. Aber dennoch: Hätte 

man nicht mehr mit verschiedenen Formen der Teilnahme 

experimentieren können? Dass die Teilnehmer manchmal 

mitsangen, dass der Chor manchmal zum Publikum wurde, 

dass solche Grenzen ausgelotet und überschritten werden 

konnten – kurz gesagt: dass auch hier weiter untersucht 

werden könnte, wie man in der heutigen Welt gleichzeitig 

verschiedenen Gruppen angehören kann, dass Gemeinschaft 

in Vielfalt möglich ist? Ich denke, dass die vielfältigen 

Perspektiven des Einzelnen und der Gemeinschaft dazu 

einladen und dass die heutige Welt von gemeinsamen 

Erfahrungen profitiert, in denen Vielfalt und Verbundenheit 

sich nicht gegenseitig ausschließen – auch nicht, wenn es um 

religiöse Ausdrucksformen geht. 
 

  

Again: the challenge to contemplate life 

With regard to the challenge of ‘existential 

contemplation’, the appropriations seem to leave 

room either for expressing injustice and suffering, 

or for emphasising hope in God’s salvation. The 

question then is: how can you do justice to 

suffering and despair in a performance, while at the 

same time offering something of hope or 

perspective?  
 

I already mentioned the psalm where the order 

had been changed so that the psalm would follow 

the pattern of despair to salvation and gratitude – a 

satisfying climax. I had the impression that 

experiences of suffering were overshadowed by 

hope, in which no room was left for complaint. I 

have also seen the opposite.  

 

In Psalm 151, one of the concertgoers said to me: 

“This was not a path to God, not a perspective, 

Noch einmal: Die Herausforderung, über das Leben 

nachzudenken 

Was die Herausforderung der „existentiellen 

Kontemplation“ angeht, so scheinen die Aneignungen Raum 

zu lassen, entweder Ungerechtigkeit und Leid zum Ausdruck 

zu bringen oder die Hoffnung auf Gottes Erlösung zu 

betonen. Die Frage lautet dann: Wie kann man Leid und 

Verzweiflung in einer Aufführung gerecht werden und 

gleichzeitig etwas von Hoffnung oder Perspektive 

vermitteln?  
 

Ich habe bereits den Psalm erwähnt, dessen Reihenfolge 

geändert wurde, damit er dem Muster von Verzweiflung zu 

Erlösung und Dankbarkeit folgt – ein befriedigender 

Höhepunkt. Ich hatte den Eindruck, dass die Erfahrungen 

des Leidens von der Hoffnung überschattet wurden, in der 

kein Raum für Klagen blieb. Ich habe auch das Gegenteil 

gesehen.  

 



 

9 

but a path to nothingness.” How can you design 

performances that do justice to both despair and 

hope, and balance them – so that they are neither 

nihilistic nor naïve? In a world of ‘polycrises’, there 

is a need for shared moments in which we can 

mourn and lament, but where mourning and 

lament can also give rise to perspective, or new 

life. 

 

In Psalm 151 sagte einer der Konzertbesucher zu mir: „Das 

war kein Weg zu Gott, keine Perspektive, sondern ein Weg 

ins Nichts.“ Wie kann man Aufführungen gestalten, die 

sowohl der Verzweiflung als auch der Hoffnung gerecht 

werden und sie ausbalancieren – so dass sie weder 

nihilistisch noch naiv sind? In einer Welt der „polykrise“ 

brauchen wir gemeinsame Momente, in denen wir trauern 

und klagen können, in denen aber Trauer und Klage auch zu 

einer Perspektive oder zu neuem Leben führen können. 

 

Conclusion 

According to Old Testament scholar Brennan 

Breed, “from their very moment of origin, the 

Psalms have been begging to escape their contexts 

and find new horizons.” Indeed, in every age, 

Psalms extend an invitation to ‘sing a new song’ 

that resonates with the present reality (so no 

nostalgic or utopian escapism), but which 

nevertheless evokes hope beyond the present. 
 

In postsecular and post-Christian contemporary 

Dutch and Flemish culture, this songs seems to 

reinvent what it means to address God ‘after God’, 

to perform collectively, and to reflect on the 

strange fullness of life.  
 

But how can we take this even further? Which 

‘new song’ can be our answer to the Psalms’ 

invitation? 

Schlusswort 

Laut dem Alttestamentler Brennan Breed „wollten die 

Psalmen schon seit ihrer Entstehung ihrem Kontext 

entfliehen und neue Horizonte finden“. Tatsächlich laden die 

Psalmen in jeder Epoche dazu ein, „ein neues Lied zu 

singen“, das mit der gegenwärtigen Realität im Einklang steht 

(also kein nostalgischer oder utopischer Eskapismus), aber 

dennoch Hoffnung über die Gegenwart hinaus weckt. 

 

In der postsekularen und postchristlichen zeitgenössischen 

niederländischen und flämischen Kultur scheinen diese 

Lieder neu zu erfinden, was es bedeutet, sich „nach Gott“ 

an Gott zu wenden, gemeinsam zu musizieren und über die 

seltsame Fülle des Lebens nachzudenken.  
 

Aber wie können wir noch weiter gehen? Welches „neue 

Lied“ kann unsere Antwort auf die Einladung der Psalmen 

sein? 

 

Dr. Henk Vogel 


